
 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

1 

 

 

  

  REVIStA  
DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS 

 

n.7janeiro 2018 

 



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

2 

 

 

 

  



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

3 

 

  

REVIStA  
DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS 

 

 



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

4 

 

 

  



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

5 

 

  



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

6 

 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  
www.estudossaramaguianos.com 
 
CONTATOS 
E-mail: estudossaramaguianos@yahoo.com;  
Facebook: facebook.com/saramaguianos  
Twitter: @saramaguianos   
 
A REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS é uma publicação bilíngue (Português-
Espanhol) e independente que reúne estudos de pesquisadores de diversas partes do 
mundo sobre a obra de José Saramago. 
 
COMISSÃO EDITORIAL 
Ana Paula Arnaut; Carlos Reis; Conceição Flores; Eula Carvalho Pinheiro; Gerson Roani; 
Graciela Perrén; Helena Bonito Couto Pereira; Horacio Costa; Maria Alzira Seixo; Marisa 
Piehl; Miguel Alberto Koleff; Pedro Fernandes de O. Neto; Salma Ferraz; Teresa Cristina 
Cerdeira; Nuno Júdice; José Joaquín Parra Bañón; Jerónimo Pizarro; Fernando Gómez 
Aguilera.  
 
EDITORES 
Miguel Alberto Koleff e Pedro Fernandes de O. Neto 
 
TRADUÇÃO (ESPANHOL/PORTUGUÊS) 
Regiane Santos Cabral de Paiva; Pedro Fernandes de O. Neto 
 
TRADUÇÃO (PORTUGUÊS/ESPANHOL) 
Ana Valeria Bertola, Cintia Malakkian, Laura V. Ruiz, Laura Gabriela Crespo, Cintia 
Ordoñez. 
 
REVISÃO DOS TEXTOS (PORTUGUÊS) 
Pedro Fernandes de O. Neto 
 
REVISÃO DOS TEXTOS (ESPANHOL) 
Regiane Santos Cabral de Paiva 
Jaime Sánchez Naranjo 
 
Brasil – Portugal – Argentina, janeiro, 2018. 
ISSN 2359 3679 
 
EDITORAÇÃO ELETRÔNICA 
Pedro Fernandes de O. Neto 
 
As opiniões expressas nos textos desta revista são de responsabilidade exclusiva dos 
autores. Por decisão da equipe editorial, os textos vindos de Portugal mantêm a grafia 
original. 
 
ESCREVEM NESTA EDIÇÃO 
Luzia Aparecida Berloffa Tofalini, Sandra Isabel dos Santos Cardoso, Rodrigo Conçole Lage, 
Nefatalin Gonçalves Neto, Célia Caravela, Miguel Alberto Koleff, Jaime Sánchez Naranjo.  
  



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

7 

 

 

  



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

8 

 

 

   



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

9 

 

 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 

SUMÁRIO  
 

11 
Apresentação 
 

14 
Ensaio sobre a cegueira. Silêncios 
LUZIA APARECIDA BERLOFFA TOFALINI  
 

28 
Porque eu sou do tamanho do que vejo. Análise comparativa das três obras 
ilustradas d’A maior flor do mundo, de José Saramago 
SANDRA ISABEL DOS SANTOS CARDOSO 
 

39 
Saramago e a astrologia: estudo do poema “Signo de escorpião” 

RODRIGO CONÇOLE LAGE 

 

48 
Alegorias saramaguianas em O homem duplicado 
NEFATALIN GONÇALVES NETO 
 

 
 



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

10 

 

71 
O silêncio cúmplice e adversário de Geneviève Leibrich, tradutora francesa de José 
Saramago 
CÉLIA CARAVELA 
 

81 
Formas de dessubjetivação nos romances de José Saramago e Teolinda Gersão   
MIGUEL ALBERTO KOLEFF 

 

89 
O niilismo político: caminho para uma renovação da democracia em José Saramago 
JAIME SÁNCHEZ NARANJO 
 
 
 
 
 

 
  



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

11 

 

APRESENTAÇÃO 

 

 

 

 

 

 

 
Na recente aparição pública das correspondências entre José Saramago e 

Jorge Amado, encontramos o escritor brasileiro entregue, quase em definitivo, à 

sedução do reconhecimento glorioso que eventualmente o Prêmio Nobel de 

Literatura pode trazer ao escritor. Até a uma das últimas cartas a Jorge Amado, 

datada de 9 de outubro de 1997, o assunto é colocado em pauta por Saramago, que, 

ao contrário, não demonstra grande ambição e se mostra sempre apaziguador sobre 

a ansiedade do amigo: “Querido Jorge, não há nada a fazer, eles não gostam de nós, 

não gostam da língua portuguesa (que deve parecer-lhes sueca...) não gostam das 

literaturas que em português se pensam, sentem e escrevem. Não têm metro que 

chegue para medir a estatura de um escritor chamado Jorge Amado, para não falar 

de outros bastante mais pequenos, no número dos quais a voz pública insiste em 

pôr-me. Temos de aprender a nada esperar de Estocolmo por muito que nos venham 

cantar loas ao ouvido. A experiência de injustiça a que tens estado sujeito durante 

anos e anos deve levar-te, imagino, a encolher os ombros diante destas contínuas 

provocações suecas. Mas aqueles que, como eu, veem, em ti nada mais nada menos 

que o Brasil feito de literatura, esses indignam-se com a já irremediável falta de 

sensibilidade e de respeito dos nórdicos”.  

Saramago também sempre se mostrou, publicamente e nas missivas reunidas 

em Com o mar por meio. Uma amizade em cartas, um favorável ao nome de Jorge 

Amado para o primeiro Prêmio Nobel a um escritor de língua portuguesa. O desejo, 

sabemos agora, cinquenta anos depois, esteve próximo de se cumprir: o nome do 

autor de Capitães da areia aparece entre os nomeados numa lista do galardão de 

1968. Mas, o feito nunca se cumpriu. Jorge Amado morreu com a angústia de um 

injustiçado. 



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

12 

 

 

Pelo lado oposto, isto é, a expectativa do amigo brasileiro, nem sempre total, 

de que o autor de Memorial do convento ganhasse a honraria, se cumpriu em 1998. 

E comemorou como se fosse ele próprio o escolhido. “Acabo de saber que o prêmio 

Nobel foi concedido ao escritor português José Saramago. A notícia me causa grande 

satisfação. Se alguém merece o Nobel, este alguém é José Saramago” – dizia a nota 

que Jorge Amado, já muito abatido pelas intempéries do tempo, ditou à filha Paloma 

Jorge Amado e à companheira Zélia Gattai e que foi enviada em missiva a Saramago 

com data de 8 de outubro de 1998. Paloma junto com Bete Capinan e Ricardo Viel é 

também a organizadora da edição com as cartas editadas em 2017 pela Companhia 

das Letras.  

Em 2018, 20 anos depois da conquista, ainda a celebramos, por Jorge Amado 

e pela literatura de língua portuguesa e, porque – o leitor perdoe nossa modéstia – 

numa lista muito irregular como a da Academia Sueca, o reconhecimento a José 

Saramago foi um dos mais honestos. Este é não apenas um escritor de relevo no que 

se refere ao alargamento das fronteiras do universo da criação literária como uma 

figura de presença política marcante entre os pensadores da contemporaneidade, 

capaz de não restringir sua intelectualidade aos círculos íntimos ou em favor de um 

ego narcisista, mas usá-la em favor de, publicamente, incitar os debates mais caros, 

urgentes e necessários para uma revisão dos rumos tomados pela civilização 

ocidental. Se olharmos para os galardoados com o Nobel encontraremos poucos em 

que na sua presença se harmonizam essas duas dimensões fundamentais para a 

comunidade humana: o compromisso com a palavra e o compromisso com o homem 

e seu tempo.   

Antes e depois do Prêmio Nobel, José Saramago recebeu honrarias e 

homenagens diversas em toda parte do mundo. No Brasil, por exemplo, onde há 

muito assume unanimidade entre os leitores, um gesto só alcançado neste país por 

nomes como Eça de Queirós e Fernando Pessoa, várias universidades o distinguiram 

Doutor Honoris Causa: o primeiro título veio um ano antes do maior dos 

reconhecimentos pela Universidade de Brasília e grande parte dos demais um ano 

depois de Estocolmo num movimento conjunto de diversos departamentos de 

Letras e de Literatura.  

E, para sublinhar que sua vigorosa atitude ética não é uma interpretação 

impressionista, basta lembrarmos que o escritor não deixou de fazer das honrarias 

recebidas naquele 1999 em ocasiões de reflexão crítica – seja literária, seja política. 

Ou mesmo, a transformação do acontecimento em gesto questionador. É sabido da 

sua recusa à distinção oferecida pela Universidade Federal do Pará, depois de saber 

que o estado era governado por aquele que se mostrou conivente com o massacre 

de Eldorado dos Carajás. A ida do escritor ao estado poderia servir de estratégia para 

o silenciamento midiático sobre o acontecido. A data de entrega, ao que parece, fora 

propositalmente mudada, num claro gesto de manobra que visava coincidir a 



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

13 

 

chegada do escritor ao estado com o primeiro dia do julgamento sobre a morte dos 

29 trabalhadores rurais do Movimento dos Trabalhadores Rurais Sem-Terra 

assassinados.  

No banquete de recepção do Prêmio Nobel, noutro gesto ético perfeitamente 

alinhado com o da recusa do Doutor Honoris Causa no Pará, Saramago sublinha o 

valor esquecido da Declaração Universal dos Direitos Humanos que então celebrava 

meio século de promulgação: “Neste meio século não parece que os governos 

tenham feito pelos direitos humanos tudo aquilo a que moralmente estavam 

obrigados. As injustiças multiplicam-se, as desigualdades agravam-se, a ignorância 

cresce, a miséria alastra. A mesma esquizofrénica humanidade capaz de enviar 

instrumentos a um planeta para estudar a composição das suas rochas, assiste 

indiferente a morte de milhões de pessoas pela fome. Chega-se mais facilmente a 

Marte do que ao nosso próprio semelhante”. 

Este discurso do escritor agudiza um alerta que tem sido notoriamente 

ignorado. Os governos que poderiam ser instrumentos para o povo estão cada vez 

mais alinhados com os modelos escusos baseados nos interesses de dominação e 

ignoram, sempre, a justiça e o zelo com o bem-estar coletivo. Neste curso, os tímidos 

avanços que alguns gestos representaram tornam-se obsoletos sob a instituição 

legislativa da barbárie. Na mesma ordem, os cidadãos que poderiam irromper numa 

revolução capaz de cobrar do Estado o que este se exime de cumprir, estão 

entretidos com a parafernália vendida pelo capital. Dessa madorra só levantaremos 

quando já for tarde para acordar. Porque as luzes que há no horizonte são quase 

nenhuma ou pequenas o suficiente para perecer ao acobertamento da vilania 

instituída. Por isso, recordar o trabalho de homens como José Saramago se insere no 

território das urgências; rareiam estes interessados em promover uma guinada em 

prol da humanidade. O legado maior do escritor foi o de nos motivar para ação por 

acreditar que sem este exercício raro todo o projeto civilizacional estará fadado ao 

fracasso. Os sinais na contemporaneidade já o demonstram, por isso, resistir se faz 

uma palavra de ordem e de atitude.  

 

 

 

Equipe editorial 
 

  

  



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

14 

 

ENSAIO SOBRE A CEGUEIRA. 

SILÊNCIOS 

 
LUZIA APARECIDA BERLOFFA TOFALINI  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Considerações iniciais 

 

No intuito de impedir o indivíduo de raciocinar, os meios de comunicação de 

massa procuram abarrotá-lo com informações muito além daquilo que ele pode 

processar, porque têm pleno conhecimento de que se deixarem brechas, o sujeito, 

inteligente por natureza, adentrará o recinto do silêncio e este o conduzirá às 

veredas do pensar, do interrogar e do indagar, levando-o à lucidez e isso não 

interessa para as grandes redes de comunicação e de propaganda. De outra parte, 

na sociedade ocidental, as pessoas têm propensão para fugir do silêncio porque, 

muitas vezes, ele se torna incômodo. Há certo temor em relação aos silêncios. As 

pessoas não suportam as pausas, as ausências de barulho, os espaços de silêncio. 

Não conseguem ficar a sós consigo mesmas porque são acossadas pelo medo do que 

possa se ocultar nas cinesias dos silêncios. Temem o perigo do enfrentamento da 

solidão, da dor e da angústia, movimentos inerentes à própria existência. Receiam a 

reflexão que pode trazer à tona os segredos dos seus próprios silêncios.  

Distintivo cultural, o silêncio pode apresentar-se de diferentes formas 

porque há silêncios de diferentes espécies. Existe o silêncio “da falta e da 

completude, da presença e da ausência, do vazio e do pleno, do não querer falar e do 

não poder falar, do bloqueio e do indizível, da mudez e da surdez, do calar (tacere / 

Schweigen) e da quietude (silere / Stille)” (HELLER, 2008, p. 10). Ele pode se 

mostrar também “frio, opressor, provocante, desaprovador ou implacável, assim 

como [...] aprovador, humilde, apaziguador ou indulgente” (REIK, 1989, p. 19). Sem 

contar que os silêncios podem vestir a capa da ameaça e da morte porque o silêncio 

“pode ser também uma imagem da morte” (LE BRETON, 1999, p. 157). Há, portanto, 

infinitos silêncios e as possibilidades de entrelaçamento entre eles são inumeráveis. 

No afã de o homem expressar-se, o silêncio “constitui o fator mais apurado, mais 



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

15 

 

depurado e mais potente da comunicação, pois comunica o próprio ser” porque o 

silêncio “vem a constituir, portanto, o próprio ser, a matriz ontológica da 

comunicação” (CUNHA, 1981, p. 69e72).  

A literatura é fundamentalmente marcada pela dialética silêncio/palavra. 

Ela, por excelência, consiste na arte da expressão escrita. Sua feição é, portanto, 

silenciosa. Em princípio, o texto artístico literário é silencioso porque é letra, sinal 

impresso e, como tal, pertence ao âmbito do silêncio. Não se trata de letras 

aleatórias, mas de agrupamentos de letras que compõem vocábulos e, então, 

adentra-se o recinto do verbal. O silêncio, todavia, é o responsável pelo processo 

movimentador dos sentidos. Para Castagnino (1970, p. 19), “a literatura 

propriamente dita é fixação pela letra, pelo sinal de caráter silencioso. A literatura é 

silêncio”. 

Não é de hoje que muitos estudiosos, dos mais diferentes campos do 

conhecimento, compreenderam a importância do inominável e debruçaram-se 

sobre a questão do silêncio, com o propósito de averiguar suas modalidades e 

possibilidades de sentido. Santiago Kovadloff (2003, p. 21) chega a se perguntar 

qual seria o motivo de os gregos, “que pressentiam quase tudo, não terem concebido 

uma divindade do silêncio”, já que “ninguém como eles compreendeu melhor a 

finalidade da poesia e o limite infranqueável de toda ação discursiva”.  

 

1 Silêncio primordial e política do silêncio 

 

O silêncio sempre fez parte do discurso literário porque ele é o alicerce das 

palavras, o recinto dos sentidos e o espaço que possibilita a construção da 

significação textual. É na consubstanciação do silêncio e da palavra, do dizível e do 

indizível, que se define a escritura da obra. É dessa maneira que o estilo de Ensaio 

sobre a cegueira se encontra impregnado de silêncios. Para Sartre (apud 

KOVADLOFF, 2003), o estilo de um texto literário consiste no silêncio nele escrito, 

no silêncio construído no discurso.  

Neste estudo, trabalha-se basicamente com duas espécies de silêncio: o 

silêncio primordial, aquele que não tem semblante, proposto pelo poeta e ensaísta 

argentino Santiago Kovadloff; e pela “política do silêncio”, forma de silêncio que se 

define “pelo fato de que ao dizer algo, apagamos necessariamente outros sentidos 

possíveis, mas indesejáveis, em uma situação discursiva dada” (ORLANDI, 2007, p. 

73). A política do silêncio, de acordo com Eni P. Orlandi, por sua vez, subdivide-se 

em: a) silêncio constitutivo – quando uma palavra é dita, há o apagamento inevitável 

de outras tantas palavras possíveis; e b) silêncio local  que é a interdição 

propriamente dita do dizer, o silenciamento, a censura. 

O modelo de escritura de Ensaio sobre a cegueira aproxima-se da reflexão 

acerca do silêncio primordial empreendida por Santiago Kovadloff (2003, p. 11): 

quando a “palavra apta para impregnar-se de silêncio [...], disposta, então a hospedar 



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

16 

 

o silêncio extremo sem pretender encarcerá-lo, não sobrevém jamais a partir de 

uma resolução, por melhor intencionada que possa ser”. Essa palavra acolhedora do 

silêncio, ainda de acordo com Kovadloff, “não se funda em um ato voluntário. Ela é, 

ao contrário, fruto de um arrebatamento”.  

O âmago da mensagem de Ensaio sobre a cegueira não é explícito, mas se 

esconde nos meandros do silêncio. Saramago, no ato da escritura da obra, somou 

percepção, conhecimento, perspicácia, sensibilidade, lucidez e grande habilidade 

com as palavras para que os sentidos velados do indizível pudessem, no ato da 

leitura, espocar em meio ao dizer, porque “toda força de uma obra consiste no que o 

escritor sabe sugerir de inominável” (MARC DE SMEDT apud KOVADLOFF, 2003, p. 

34). Afinal, escrever o silêncio é lidar com o incomensurável. 

O silêncio primordial não se deixa capturar a não ser por meios indiretos. 

Trata-se de um silêncio absoluto, original, insuperável, cujo fundo é irredutível e 

cujo semblante só pode ser sondado. É aquele que “não encontra nem pode 

encontrar equivalência nas palavras”, mas que embora não possa ser apanhado, 

pode ser reconhecido na observação do rastro do silêncio que inspira a “conduta de 

quem foi subjugado por esse silêncio maior” (KOVADLOFF, 2003, p. 10). O silêncio 

primordial perpassa toda o texto de Ensaio sobre a cegueira. Cita-se aqui um 

exemplo para ilustrar essa espécie de silêncio. A frase pensada pela mulher do 

médico “Não tenho o direito de olhar se os outros não me podem olhar a mim [...]” 

(SARAMAGO, 1995, p. 71) é expressão de toda uma vida pautada na ética. Os 

significados dessa frase ultrapassam todos os sentidos do discurso verbal, 

adentrando aqueles próprios do silêncio extremo. Trata-se aí da existência de um 

sentido impossível de ser completamente nominado. O silêncio primordial só pode 

ser intuído pela subjetividade e manifestado com algo que ultrapassa a consciência. 

Eis aí um dos motivos pelos quais o romance de Saramago exige a leitura de um 

leitor competente. 

A política do silêncio também se faz presente em Ensaio sobre a cegueira nas 

suas duas modalidades: a) o silêncio local – o cerceamento – configurado na 

proibição expressa do dizer e, principalmente, do pensar. As ordens dirigidas aos 

cegos do manicômio ilustram essa subespécie de silêncio: “para conhecimento dos 

novos ingressados. O governo e a Nação esperam que cada um cumpra o seu dever” 

(SARAMAGO, 1995, p. 51); b) o silêncio constitutivo, forma de silêncio que se 

configura no “não dito necessariamente excluído” (ORLANDI, 2007, p.73). Quando 

Saramago escolheu o título do romance, outros tantos títulos possíveis foram 

silenciados. Do mesmo modo, cada vez que o narrador escolhe as palavras para 

narrar determinado episódio, deixa no silêncio todas as outras alternativas de 

expressão. Assim acontece também com os discursos das personagens. Eis aí o 

silêncio constitutivo. 

 

 



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

17 

 

 

2 Linguagem e silêncios  

 

A consciência de que em toda expressão comunicativa habita um grande 

contingente de silêncio vem se desvanecendo. Todavia, enquanto não se 

compreender a importância do silêncio e não se perscrutarem suas dimensões e 

seus sentidos, enquanto não se reencontrar, sob o ruído das falas, o silêncio 

primordial, enquanto não se remontar a essa origem, a visão que se tem sobre o 

homem continuará a ser superficial, incompleta (MERLEAU-PONTY, 1999). Em 

outras palavras, quanto mais se conhecerem os mecanismos das manifestações do 

silêncio, mais claro o homem se tornará para si próprio. 

Cada vez mais o ser humano procura se cercar de alaridos na tentativa de 

abafar os ‘gritos’ prementes que se erguem do silêncio. É exatamente isso que ocorre 

em Ensaio sobre a cegueira. As possíveis palavras dos habitantes do país inominado 

são sufocadas pelos dirigentes e pelas autoridades que têm pleno domínio de 

técnicas de silenciamento (silêncio local, censura). A consciência é abafada por 

barulhos, ruídos, discussões políticas de gente interesseira, discursos montados 

previamente para mascarar a realidade, para trapacear, para confundir, para 

ludibriar e, como objetivo final, silenciar. Os silêncios dessa narrativa literária, 

entretanto, bradam sem descanso na esperança de que alguém compreenda o 

significado de uma cegueira que se fez branca. Uma amostra da gritaria, do tropel da 

grande cidade desse país sem nome, pode ser percebida logo no início da primeira 

página do romance. 

A frase de abertura do texto – “O disco amarelo iluminou-se” (SARAMAGO, 

1995, p. 11) – já se encontra repleta de silêncios. Como é a primeira frase, não há 

nada anteriormente que possa esclarecer o sentido das palavras “disco amarelo”. O 

leitor pode inferir que se trata, por exemplo, do astro sol. O sentido só ficará claro 

com o período seguinte: “Dois dos automóveis da frente aceleraram antes que o sinal 

vermelho aparecesse” (SARAMAGO, 1995, p. 11). Nas palavras “automóveis”, “sinal” 

e “vermelho” encontra-se a chave que deslinda a significação da frase inicial envolta 

em silêncios. 

Cabe esclarecer que o silêncio entra na composição de qualquer espécie de 

linguagem. Tanto a palavra quanto o silêncio constituem elementos essenciais e 

indivisíveis da linguagem (SCIACCA, 1967). Vale lembrar que sem silêncios não se 

distinguiria nem mesmo um fonema de outro. O silêncio não é apenas o solo onde 

germina a palavra, mas é também o elemento que a purifica e que a torna inteligível.  

O silêncio do código linguístico é contínuo e indecifrável, e o silêncio tem “outro 

discurso que não o comum (um autre Dire que le dire ordinaire), sendo, no entanto, 

linguagem significativa” (LEFEBVRE apud STEINER, 1988, p.73). O silêncio 

interpõe-se na relação do dizível com o indizível e, embora oculte o seu semblante, 

escondendo-se frequentemente atrás das pausas, das fissuras, dos não ditos, é ele 



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

18 

 

que possibilita a construção de sentidos, permitindo o sentido do dizer. Deveras, ele 

é o cerne e a força da significação. 

O silêncio sempre estará ligado ao sentido porque “não há silêncios sem 

sentido; aquilo que não tem sentido é ‘mudo’, mas não silencioso” (SCIACCA, 1968, 

p. 22 – destaque do autor). É por isso que o silêncio não deve ser confundido com o 

vácuo, com o nada. Quando um sujeito percebe o silêncio em um lugar, essa 

percepção não se relaciona com o som ou com a ausência de manifestações de 

ruídos, mas com o sentido; trata-se “de uma ressonância entre o ser e o mundo, que 

suscita o recolhimento, a calma, o desaparecimento de toda distração, de todas as 

solicitações, é o homem apanhado no espaço” (LE BRETON, 1999, p. 147).  

Palavras e silêncios são, de fato, elementos integrantes da linguagem. Ao 

escrever um texto artístico-literário, o escritor quebra o silêncio, mas não o extingue. 

Primeiro, porque é impossível extingui-lo e, depois, porque no texto literário as 

palavras pronunciadas são sempre menores que o silêncio do qual se revestem. Eis 

aí a grande responsabilidade de quem escreve: fazer emergir do silêncio palavras 

que possam levar o leitor à reflexão, ao raciocínio. 

O artista, “a partir do seu contato com o indizível, se desvia na direção da 

palavra”, tentando “refletir e preservar o efeito desse encontro” e o “silêncio 

extremo se prolongará em suas palavras como eco de um encontro decisivo” 

(KOVADLOFF, 2003, p. 32-33). Em Ensaio sobre a cegueira, Saramago organiza sons 

e silêncios como se fosse uma pauta musical, de modo que as pausas se harmonizam 

perfeitamente com as notas. Para Kovadloff (2003, p. 32), a  

 

escritura é conjuntura, lugar de convergência. Ponto de 

encontro entre o arrebatamento que liberta e a compreensão 

que organiza: metáfora. E se no instante da inspiração o 

silêncio primordial se deixa ouvir, nas horas de trabalho se 

manifesta o destino experimentado, em termos de 

interpretação criadora, por este pronunciamento em si 

mesmo inconcebível. 

 

Se a palavra, no intuito de significar, exige a presença de um contexto, o 

mesmo ocorre com o silêncio. Oswald Ducrot (1987, p. 13) assinala a necessidade 

de o enunciado ser analisado dentro do contexto no qual é produzido. Para ele, 

“decidir qual é a significação do enunciado, fora de suas ocorrências possíveis, 

implica ultrapassar o terreno da experiência e da constatação, e estabelecer uma 

hipótese”. Le Breton (1999, p. 75) compartilha a mesma ideia ao insistir que o 

“silêncio adquire um significado que não pode ser concebido fora dos hábitos 

culturais da fala, fora do estatuto de participação de quem fala, fora das 

circunstâncias e do conteúdo da comunicação e da história pessoal dos indivíduos 

em presença”. É por isso que Ensaio sobre a cegueira, embora seja única na 



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

19 

 

qualidade de obra de arte, constituindo-se como um universo fechado e apontando 

para inúmeras direções, parte do princípio de que os sentidos possíveis dos silêncios 

que encerra são socialmente convencionados. 

É possível, portanto, medir o teor artístico de um texto literário pela 

capacidade que o artista demonstra na criação de silêncios. Quanto maior o grau de 

artisticidade de uma obra de arte, maiores serão os espaços de silêncio e as 

possibilidades de construção de sentidos. As obras de arte guardam silêncios que 

escondem significados nunca completamente decodificados pelo receptor. Por isso 

mesmo nunca se esgotam. É aí que se encontra a ideia da novidade artística. Afinal, 

a arte autêntica será sempre o novo, o inaugural, o inexaurível. Em Ensaio sobre a 

cegueira multiplicam-se os espaços de silêncio. Eles não só fazem parte das palavras, 

dos não ditos, daquilo que ficou por dizer, das fissuras, mas do que ficou dançando 

nas intenções do dizer. E o receptor possui a habilidade de captar as ocorrências de 

silêncio espalhadas na obra e, assim como um analista, ele não constrói apenas o 

sentido daquilo que as palavras dizem, mas “também o que as palavras não dizem” 

(REIK, 1989, p. 20). 

A arte, refratando o ponto mais agudo a que chegou a desagregação do 

mundo, da sociedade e do sujeito, torna-se também fragmentada e o romance Ensaio 

sobre a cegueira, modalizando a indignação, a decepção, o desgosto, o desencanto 

diante da falta de ética, da imoralidade, da indecência, da depravação, da corrupção 

geral, apresenta a decomposição e o estilhaçamento não apenas em relação às 

categorias narrativas, mas em relação à própria quebra das unidades do sujeito. Com 

exceção da mulher do médico, as personagens são estruturadas em uma vida 

submissa a ordens superiores arbitrárias, e ao se verem acometidas pela cegueira 

branca, perdem seus referenciais larvares e percebem lampejos de conscientização.  

Para Theodor W. Adorno (1982, p. 16) os “antagonismos não resolvidos da 

realidade retornam às obras de arte como os problemas imanentes da sua forma”. 

Quanto mais fraturas, tanto mais sobressaem os silêncios e quanto mais os silêncios 

se destacam, mais profunda poderá a leitura dos seus sentidos. É justamente por tal 

motivo que as pesquisas relacionadas ao silêncio podem trazer contribuições 

notáveis aos estudos literários. Afinal “a arte aspira a fazer falar o silêncio” 

(ADORNO, 1982, p. 95).   

Saramago experiencia o silêncio criativo nos momentos em que escreve – não 

apenas no romance em tela, mas em todos os seus textos artísticos. Ele é, de fato, um 

exímio construtor de espaços de silêncio. É por isso que as palavras, frases, 

parágrafos e capítulos de seus textos se encontram inundados por diversas espécies 

de silêncios. O silêncio é envolto em significados que excedem, muitas vezes, aqueles 

das palavras. Vale relembrar que é do silêncio que as palavras emergem. E quando 

o sentido se ausenta das palavras e, devido a isso, elas não conseguem dizer nada, 

então entram em cena alguns silêncios que falam mais do que qualquer palavra. É 



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

20 

 

que o silêncio tem o poder de significar muito mais do que é possível dizer 

(KOVADLOFF, 2003). 

Além de ser parte inerente das palavras, o silêncio é fundamental para que 

elas sejam compreendidas. Em Ensaio sobre a cegueira, as palavras despem-se de 

suas vestes inúteis, de acessórios suplementares, e se apresentam envoltas nos 

mistérios dos silêncios. Elas não dizem tudo, aliás, dizem bem menos que os 

silêncios. É que “se os sentidos e as palavras não estivessem limitados pelo silêncio, 

o sentido das palavras já há muito teria dito tudo o que se pode dizer” (MARC LE 

BOT apud ORLANDI, 2007, p. 71). 

Há situações no texto em que a própria palavra se apresenta sob os véus da 

mudez, sob a sombra do segredo, sob o manto do silêncio. Há momento em que o 

silêncio das lágrimas é capaz de dizer mais que as palavras. Por exemplo, quando a 

mulher do médico se dirige à rapariga dos óculos escuros e lhe fala suavemente: 

“Cala-te  [...], calemos todos, há ocasiões em que as palavras não servem para nada, 

quem me dera a mim poder também chorar, dizer tudo com lágrimas, não ter de 

falar para ser entendida” (SARAMAGO, 1995, p. 172). 

 

3 Silêncios da “cegueira branca”  

 

As expressões “mar de leite”, “mal-branco” e “cegueira branca” constituem 

metáforas. Ora, as metáforas são arsenais de silêncios. As metáforas possuem 

caráter extremamente subjetivo e realizam transferências de significados. Na falta 

de uma relação real na troca de um termo por outro, os silêncios incumbem-se de 

conferir sentidos completamente diferentes do original.  

A cegueira branca não constitui uma ‘doença’ isolada, atingindo apenas uma 

pessoa ou um grupo pequeno de pessoas. Sua força de propagação e contaminação 

é tão grande que chega a se tornar uma epidemia. Entretanto, os mecanismos de 

contágio da cegueira ficam incógnitos. Ora, em qualquer crescimento, proliferação e 

agravamento de uma doença é possível detectar – ou pelo menos supor – 

mecanismos de contágio. Em Ensaio sobre a cegueira não se pode afirmar com 

certeza qual seria o meio de contágio porque ele ocorre de forma extremamente 

silenciosa. O silêncio atravessa toda a narrativa como um raio, deixando sentidos 

ocultos desde a epígrafe que abre o texto “Se podes olhar, vê. Se podes ver, repara” 

(SARAMAGO, 1995, p. 9), até às frases que fecham o romance: “O medo súbito fê-la 

baixar os olhos. A cidade ainda ali estava” (SARAMAGO, 1995, p.310). Há uma 

ligação de sentidos nos silêncios que unem a epígrafe e as duas frases finais. O sujeito 

que pode olhar e ver é o mesmo que sente medos súbitos. O fato de movimentar os 

olhos revelam a busca da verdade. Entretanto, àquele que pode ver é facultada 

também a possibilidade de reparar e perceber as coisas nuamente, na sua realidade, 

como a cidade que ainda estava ali. É por isso que 

 



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

21 

 

as personagens, imersas durante anos na escuridão, no 

pseudo-real, na ilusão, negando a existência de manobras 

sociais destinadas a fraudar, são ofuscadas pelos lampejos da 

razão, configurados na brancura da cegueira. De súbito, as 

personagens veem-se diante da possibilidade de 

esvanecimento da escuridão, na qual se refugiavam, e do 

descortinamento das verdades do existir, prestes a instaurar 

uma gravíssima reflexão acerca do ser, da sociedade, do 

mundo e do cosmos. Nesse sentido, a alvura da cegueira nada 

mais é que o momento que pode anteceder a visão da 

veracidade das coisas (TOFALINI, 2011, p. 5). 

 

Trata-se de um silêncio grávido de sentidos prestes a serem compreendidos 

pelas personagens. Os silêncios da “cegueira branca” são repletos de conteúdo e são 

exatamente as suas possibilidades de sentido que apavoram e angustiam os cegos. 

A angústia é intensificada à medida que esses silêncios denunciam a incompletude 

do sujeito. Carregado de silêncios, o texto de Ensaio sobre a cegueira é um lugar de 

resistência na medida em que reage contra a atomização do sujeito. Nessa exposição 

do ser humano, transparecem a baixeza, a mesquinhez, a cobiça, o orgulho, o 

egoísmo, a propensão para a destruição, a falta de consciência de si próprio e da 

realidade.  

São também perceptíveis silêncios na ausência de nomes, na focalização, na 

falta de bom senso das personagens, nos intertextos, nas marcas de narratário, nos 

discursos indiretos livres, nas prolepses, no uso criterioso das cores etc. No 

silenciamento dos nomes das personagens se escondem as intenções do narrador – 

e evidentemente do autor implícito: “Não disse como se chama, também saberá que 

aqui não tem importância” (SARAMAGO, 1995, p. 66). São concebidos indivíduos 

despersonalizados, desumanizados, sem valores morais, submetidos a uma vida em 

sociedade que desqualifica o sujeito, retirando dele as prerrogativas de ser gregário.  

Os silêncios são constantes também na focalização de um narrador por vezes 

não onisciente: “Provavelmente foi também esse sentimento que o levou a 

descobrir, logo a seguir, a maneira de se deslocar sem que a ferida roçasse no chão” 

(SARAMAGO, 1995, p.79). O vocábulo “provavelmente” sugere que o narrador não 

sabe qual foi o sentimento que guiou a ação da personagem.  

São personagens cuja capacidade de entendimento deixa a desejar. A falta de 

discernimento dos ‘cegos’ pode ser percebida no fato de um cego de nascença ser 

proclamado rei.  Não pelo fato em si da eleição de uma pessoa cega, mas porque a 

cegueira dessa pessoa difere da das demais, já que a cegueira de nascença consiste 

na ablepsia e não na chamada “cegueira branca”. Como alguém que nem tem lapsos 

de consciência, configurados na cegueira branca, pode ser guia dos outros? As duas 

cegueiras encontram-se envoltas em silêncios. Mas os sentidos de seus silêncios 



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

22 

 

diferem sobremaneira. No caso do cego de nascença, trata-se do silêncio que tende 

para o extremo, aquele ao qual só é possível chegar por vias indiretas. A cegueira 

branca, entretanto, encontra-se muito mais próxima do silêncio local, porque há 

censuras, veladas ou não, propostas ou impostas, impedindo os indivíduos de ver. 

O romance encontra-se vazado, também, pela intertextualidade. A 

recorrência à intertextualidade constitui um dos recursos criativos relacionados ao 

silêncio do romance. Trata-se de uma estratégia que evidencia o caráter de diálogo 

entre textos, expondo as múltiplas faces do discurso. A intertextualidade amplia os 

espaços silenciosos, impulsionando o receptor para os sentidos indizíveis que só se 

tornam possíveis na linha de encontro de textos diferentes. Cita-se aqui apenas um 

exemplo de intertexto. Na fala da mulher do médico, que tem arroubos poéticos, é 

possível identificar a aproximação com o poeta brasileiro Carlos Drummond de 

Andrade: “Fez como eu, pensou a mulher do médico, deu-lhe o lugar mais protegido, 

bem fracas muralhas seríamos, só uma pedra no meio do caminho, sem outra 

esperança que a de tropeçar nela...” (SARAMAGO, 1995, p.63 – itálico nosso). Essa 

frase é dita pela mulher do médico. Nos silêncios desse encontro há uma 

multiplicação das possibilidades de sentido apenas propiciada pela confluência das 

ideias contidas nesses textos.  

Os silêncios constituem a base do dizer e espalham-se por toda a narrativa. 

Nesses espaços de silêncio surgem os narratários, leitores implícitos que, chamados 

pelo narrador na história, adquirem foros de personagem: “Ainda era cedo quando 

o médico acabou de tomar, imaginemos com que gosto, a chávena de café e a torrada 

que a mulher teimou em preparar-lhe, cedo de mais para encontrar já nos seus 

lugares de trabalho as pessoas a quem deveria informar” (SARAMAGO, 1995, p. 39 

– itálico nosso).  

Nos discursos indiretos livres confundem-se os silêncios das falas do 

narrador com as falas das personagens, multiplicando-se os sentidos desses dizeres. 

Eis um exemplo:  

 

a estas palavras, a mulher do médico começou a chorar, 

deveria estar contente e chorava, que singulares reações têm 

as pessoas, claro que estava contente, meu Deus, se é tão fácil 

de compreender, chorava porque se lhe tinha esgotado de 

golpe toda a resistência mental, (SARAMAGO, 1995, p. 307 – 

itálico nosso).  

 

As prolepses pulverizam silêncios sobre o futuro, uma vez que vaticinam, mas 

não esclarecem o assunto, deixando a ideia envolta em mistérios: “além disso o dia 

não acabou, algo vai ter de suceder ainda” (SARAMAGO, 1995, p. 43). Por sua vez, os 

sentidos dos silêncios escondidos nas cores amarelo, verde, vermelho e branco 

entrecruzam-se e complementam-se no intuito de passar a mensagem. Afinal, é 



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

23 

 

cegueira, mas é branca de forma que “os cegos sempre estavam rodeados duma 

resplandecente brancura, como o sol dentro do nevoeiro” (SARAMAGO, 1995, p. 94). 

É verdade que o ruído é incessante e que o silêncio absoluto é impossível. 

Entretanto, sem silêncios não há comunicação, não há arte. Além disso, o processo 

de humanização do ser só tem início quando o sujeito consegue se voltar para dentro 

e, no silêncio da sua interioridade, empreender uma séria reflexão acerca de si 

mesmo, do outro e da sociedade na qual se encontra inserido. 

  

4 Silêncios das imagens 

 

Em Ensaio sobre a cegueira, os silêncios além de permear, atravessar e 

impregnar as palavras, expandem-se nas imagens suscitadas pelos discursos porque 

é justamente ele o responsável pela estruturação das imagens. É por meio do silêncio 

que o leitor pode unir os fragmentos dispersos no texto, os ditos e os não ditos, e 

erguer, mentalmente, a imagem, por exemplo, do Manicômio onde os ‘cegos’ são 

depositados como lixo da sociedade. É que  

 

se uma mesma palavra, uma mesma expressão e uma mesma 

proposição podem receber sentidos diferentes – todos 

igualmente “evidentes” – conforme se refiram a esta ou 

aquela formação discursiva, é porque [...] uma palavra, uma 

expressão ou uma proposição não tem um sentido que lhe 

seria “próprio”, vinculado a sua literalidade. Ao contrário, seu 

sentido se constitui em cada formação discursiva, nas 

relações que tais palavras, expressões ou proposições 

mantêm com outras palavras, expressões ou proposições da 

mesma formação discursiva (PÊCHEUX, 1997, p. 161 – 

destaques do autor). 

 

A imagem é, por excelência, o recinto do silêncio. Em sentido amplo, a 

imagem pode ser definida como “signo que incorpora diversos códigos e sua leitura 

demanda o conhecimento e compreensão desses códigos” (SARDELICH, 2006, p. 

206). A imagem possui uma natureza multidimensional e todos os seus elementos 

icônicos são portadores de sentido. É extremamente sugestiva e permeada por 

silêncios a imagem do médico refletida no espelho: “virou-se para onde sabia que 

estava o espelho, [...]. Há mil razões para que o cérebro humano se feche, só estendeu 

as mãos até tocar o vidro, sabia que a sua imagem estava ali a olhá-lo, a imagem via-

o a ele, ele não via a imagem” (SARAMAGO, 1995, p. 38). O espelho sempre foi 

compreendido como símbolo da sabedoria e do conhecimento. Ao refletir uma 

imagem humana, espelha também a verdade, a sinceridade, além do conteúdo do 

coração e da consciência (CHEVALIER; GHEERBRANT, 1986). A imagem do rosto do 



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

24 

 

médico refletida no espelho é nítida, mas não pode ser vista pela própria 

personagem. Encontra-se envolta em silêncios. A submissão, as ninharias do 

cotidiano, a construção de uma vida larvar e inautêntica acabaram por silenciar a 

sua própria imagem. 

 A personagem sabe que a imagem está lá, mas não consegue divisá-la. O 

médico pode “olhar” na direção do espelho, mas não pode “ver”. E se não pode “ver”, 

pode ainda menos “reparar”. Impedido de contemplar a sua própria imagem devido 

às consequências nefastas do “mal-branco”, a personagem pode apenas tentar 

adivinhar os contornos da sua figura. Todavia, “sabia que a sua imagem estava ali a 

olhá-lo”.  

Já se disse que os olhos são a janela da alma. Talvez esteja aí o motivo de 

Chevalier e Gheerbrant (1986, p. 477) afirmarem que “O espelho não tem somente 

por função refletir uma imagem” porque “a alma, convertendo-se em um perfeito 

espelho, participa da imagem e por essa participação sofre uma transformação”. Há, 

assim, no silêncio dessa dupla contemplação, uma “configuração entre o sujeito 

contemplado e o espelho que o contempla. A alma acaba por participar da própria 

beleza à qual ela se abre”. Entretanto, no caso do médico, a contemplação é 

unilateral: só o reflexo contempla porque o refletido se encontra na impossibilidade 

de enxergar. Quando muito pode apelar pelos silêncios da memória e relembrar 

imagens antigas.    

O espelho, por outra perspectiva, pode não ser apenas um objeto no qual as 

pessoas veem sua imagem refletida. Ele pode adquirir prerrogativa metafórica 

quando se funde com os olhos humanos. Nesse caso, a visão não se dá de dentro para 

fora, mas de fora para dentro ou, melhor ainda, de dentro para dentro. Trata-se da 

consciência e, especialmente, da consciência moral. Esta “é coisa que existe e existiu 

sempre, não foi uma invenção dos filósofos do Quaternário, quando a alma mal 

passava ainda de um projecto confuso” (SARAMAGO, 1995, p. 26). A consciência 

pode ser definida, grosso modo, como percepção instantânea da ocorrência de algo 

que se passa dentro ou fora do sujeito. O trabalho da consciência é realizado no 

silêncio. Conhecimento, percepção, moralidade, honestidade e dever são elementos 

intrínsecos a ela. Além disso, ela opera no silêncio de um tempo que não pode ser 

mensurado. O narrador de Ensaio sobre a cegueira esclarece:  

 

Com o andar dos tempos, mais as actividades da convivência 

e as trocas genéticas, acabámos por meter a consciência na 

cor do sangue e no sal das lágrimas, e, como se fosse pouco, 

fizemos dos olhos uma espécie de espelhos virados para 

dentro, com o resultado, muitas vezes, de mostrarem eles sem 

reserva o que estávamos tratando de negar com a boca 

(SARAMAGO, 1995, p. 26).  

 



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

25 

 

 Ora, não adianta “negar com a boca”. Há um pacto, celebrado no silêncio, 

entre a natureza do homem e a integridade. Quando a boca de um ser humano 

pronuncia uma mentira, as trilhões de células que compõem o seu corpo gritam a 

verdade! É a insubordinação do silêncio. Ele não aceita cerceamentos, contenções, 

censuras. Se o silêncio for impedido de significar em um lugar, ele escapa e vai 

significar em outra parte. Afinal, não há silêncio sem sentido. 

 Em uma tentativa de silenciamento, a consciência pode até ser negada, como 

ocorre com as personagens do romance, mas o sintoma (o “mal-branco”) constituirá 

uma denúncia. Assim, ao perceber lampejos da razão, momento em que o sujeito 

começa a se dar conta da realidade, ele procura disfarçar o entendimento, uma vez 

que “o ato de perceber a real conjuntura da sociedade deteriorada e da própria 

degradação humana é complicado, doloroso e arriscado, porque implica se indignar 

ao extremo e assumir posições contrárias àquelas geradoras do caos” (TOFALINI, 

2011, p. 62). Entretanto, é acometido pela “cegueira branca” (o sintoma). Assim, o 

sintoma mascara o desejo de ver. Os sintomas configuram-se como os sonhos na 

dualidade básica que rege o ser humano. Por um lado, o sintoma, assim como o 

sonho, atende e realiza um desejo e, por outro, mascara a realização do desejo como 

forma de proteger a psique do sentimento de desprazer.  

Desse modo, a consciência pode até silenciar uma vontade proibida pela 

consciência moral, retirando dela a representação de palavra, no entanto o desejo 

emerge na consciência sob a forma de sintoma, visando a atender e a realizar o 

desejo, e fugir da culpa e das punições que podem advir da instância moral 

inconsciente instalada na psique do sujeito. É assim que no rastro da “cegueira 

branca” pode ser reconhecido (por via alusiva) o silêncio extremo. É que o silêncio 

primordial age “como força originária, potência criadora, fonte de energia 

precursora e propulsora de tudo o que vem à luz” (CUNHA, 1981, p. 13).   

Nas imagens construídas na narrativa, a linguagem verbal, devido à sua 

relação com a metáfora, atinge o máximo de significados porque ela se abre como 

um leque de possibilidades ao permitir que o visível e o sensorial atinjam o indizível. 

Saramago dispõe do silêncio como de um material, de um instrumento contribuinte 

no processo artístico da criação. Trata-se, aí, do silêncio na qualidade de ato 

intencional, porque o artista “é aquele que dá à inquietante linguagem da ficção suas 

unidades, seus nós de coerência, sua inserção no real” (FOUCAULT, 1999, p. 28). É 

ele que sabiamente realiza a dosagem de palavras e silêncios porque, afinal, a “hábil 

dosagem do silêncio é um dos grandes recursos romanescos” (TACCA, 1983. p.79). 

É o tom que faz os grandes escritores, explica Blanchot (2011, p. 18 – itálico 

do autor): e o “tom não é a voz do escritor, mas a intimidade do silêncio que ele 

impõe à fala, o que faz com que este silêncio ainda seja o seu, o que resta de si mesmo 

na discrição que o coloca à margem”. É desse modo que o silêncio se configura na 

base da literatura. Hannah Arendt (2007, p. 181) entende que a “fonte imediata da 

obra de arte é a capacidade humana de pensar”. Entretanto, “a capacidade de pensar 



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

26 

 

relaciona-se com o sentimento, transformando a sua [do artista] dor muda e 

articulada”. Afinal, um “escritor é aquele que impõe silêncio a essa fala, e uma obra 

literária é, para aquele que sabe penetrar nela, uma preciosa morada de silêncio, 

uma defesa firme e uma alta muralha contra essa imensidade falante que se dirige a 

nós, desviando-nos de nós” (ARENDT, 2007, p. 182). 

 

Considerações finais 

 

Embora o mundo se encontre repleto de barulhos, percebe-se sempre o 

contraponto dos silêncios. Ora, se a literatura quer arvorar-se em modalizar o ser 

humano em toda a sua totalidade, não pode deixar de representar também os 

silêncios que fazem parte dele, da sua linguagem e do seu dia a dia. Por isso, qualquer 

construção narrativa envolve também um grande contingente de silêncios. Ao se 

partir do pressuposto de que a linguagem é composta por sons e silêncios, então 

torna-se impossível não se deparar com os silêncios que integram qualquer 

narrativa ficcional.    

Saramago, exímio construtor de silêncios, com a certeza de que o leitor 

seguirá seus raciocínios, por meio da linguagem utilizada no texto, das imagens, dos 

ditos, dos não ditos, dos espaços em branco, é responsável pelos sentidos tanto das 

palavras (vasadas de silêncios) quanto dos silêncios encerrados na obra. Ensaio 

sobre a cegueira pode ser compreendida como uma obra na qual reina o que Eni 

Orlandi chama de “silêncio de resistência”, na medida em que denuncia o 

silenciamento imposto, de várias formas, a milhões de homens no decurso da 

História, sejam eles vítimas de guerras ou indivíduos comuns aos quais se interditou 

o direito de dizer, de compreender, de pensar. 

O mundo pós-moderno é regido por estratégias sistemáticas de repressão. Os 

processos de silenciamento, empreendidos por aqueles que visam apenas ao lucro, 

ao poder, à fama e à dominação, querem calar as vozes históricas, as obras de arte, 

os artistas, os intelectuais, a imprensa, as religiões, determinadas raças, os 

estrangeiros, as revoluções etc. Conforme Lourival Holanda (1992, p. 42-43), a 

“exploração do homem tem seu esteio no arrancar-lhe a palavra: emudecê-lo é 

reduzi-lo a nada; e assim, facilitar o mando  impedindo ao outro a palavra que forja 

a possibilidade de sonhar outro destino, diverso”. O problema mais grave é que além 

da “arrancar-lhe a palavra” querem exterminar a capacidade do sujeito de penetrar 

os sentidos mais profundos dos silêncios.  

   

Referências 
 

ADORNO, W. Theodor. Teoria estética. Tradução de Artur Morão. Lisboa: Edições 70, 1982. 
ARENDT, Hannah. A condição humana. 10. ed. Tradução Roberto Raposo; posfácio Celso 
Lafer. Rio de Janeiro: Forense universitária, 2007.  
CASTAGNINO, Raúl H. Tempo e expressão literária. Trad. Luiz Aparecido Caruso. São 
Paulo: Mestre Jou, 1970. 



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

27 

 

CHEVALIER, Jean; GHEERBRANT, Alain. Diccionario de los símbolos. Barcelona: Helder, 
1986. 
CUNHA, Dalva. Silêncio, comunicação do ser. Petrópolis: Vozes, 1981. 
DUCROT, Oswald. O dizer e o dito. Revisão técnica da tradução Eduardo Guimarães. 
Tradução do capítulo I Ana Maria Guimarães; Eleni Jacques Martins. Campinas, SP: Pontes, 
1987.   
FOUCAULT, Michel. A ordem do discurso. Aula inaugural no Collège de France, 
pronunciada em 2 de dezembro de 1970. 5. ed. Tradução de Laura Fraga de Almeida 
Sampaio. São Paulo: Loyola, 1999. 
HELLER, Alberto Andrés. John Cage e a poética do silêncio. Tese de Doutorado / Teoria 
literária. Curso de Pós-Graduação em Literatura da Universidade Federal de Santa 
Catarina – UFSC − orientação do Professor Dr. Marcos José Müller-Granzotto. 
Florianópolis, SC, 2008. Disponível em: 
<https://repositorio.ufsc.br/bitstream/handle/123456789/91918/257998.pdf?se 
quence=1> Acesso: julho de 2017. 
HOLANDA, Lourival. Sob o signo do silêncio. Vidas Secas e o Estrangeiro. São Paulo: 
Editora da Universidade de São Paulo, 1992. 
KOVADLOFF, Santiago. O silêncio primordial. Tradução de Eric Nepomuceno e Luís Carlos 
Cabral. Rio de Janeiro: José Olympio, 2003. 
LE BRETON, David. Do silêncio. Lisboa: Instituto Piaget, 1999. 
MERLEAU-PONTY, Maurice. Fenomenologia da percepção. 2. ed. Tradução de Carlos 
Alberto Ribeiro de Moura. São Paulo: Martins Fontes, 1999. 
ORLANDI, Eni Puccinelli. As formas do silêncio: no movimento dos sentidos. 6. ed. 
Campinas, SP: Editora da Unicamp, 2007. 
PÊCHEUX, Michel. Semântica e discurso: uma crítica à afirmação do óbvio. Tradução de Eni 
Pulcinelli Orlandi [et al.] Campinas: Unicamp, 1997. 
REIK, Teodor. No início é o silêncio. In: NASIO, Juan-David (Org.). O silêncio em psicanálise. 
Tradução de Martha Prada e Silva. Campinas (SP): Papirus, 1989. p. 15-20. 
SARAMAGO, José. Ensaio sobre a cegueira. 21a. Reimpressão. São Paulo: Companhia das 
Letras, 1995. 
SARDELICH, Maria Emilia. Leitura de imagens e cultura visual: desenredando conceitos 
para a prática educativa. In: Educar. n. 27. Curitiba: Editora da UFPR, 2006. p.  203-219. 
SCIACCA, Michele Federico. Silêncio e Palavra. Tradução de Flávio Loureiro Chaves e Maria 
Teresa Pasquini. Porto Alegre: UFRGS, 1968. 
STEINER, George. Silêncio e linguagem. Ensaios sobre a crise da palavra. Tradução de Gilda 
Stuart e Felipe Rajabally. São Paulo: Companhia da Letras, 1988. 
TACCA, Óscar. Las voces de la novela. Madrid: Gredos, 1989. 
TOFALINI, Luzia A. Berloffa. “E fez-se luz na cegueira”. In: Revista Antares: Letras e 
Humanidades. Programa de Pós-Graduação em Letras, Cultura e Regionalidade. 
Universidade de Caxias do Sul. ISSN: 1984-4921. V. 3, no. 6. Jul. Dez 2011. p. 56-69. 
 

 

 

   



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

28 

 

PORQUE EU SOU DO 

TAMANHO DO QUE VEJO. 

ANÁLISE COMPARATIVA DAS 

TRÊS OBRAS ILUSTRADAS D’A 

MAIOR FLOR DO MUNDO, DE 

JOSÉ SARAMAGO 

 
SANDRA ISABEL DOS SANTOS CARDOSO 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

Introdução  

 

 

Da minha aldeia vejo quanto da terra se pode ver do Universo... 

Por isso a minha aldeia é tão grande como outra terra qualquer, 

Porque eu sou do tamanho do que vejo 

E não do tamanho da minha altura... 

 

Alberto Caeiro 

 

 

O título é retirado de um dos versos de Alberto Caeiro que no poema VII, d’O 

guardador de rebanhos, descreve a visão universal que se alcança desde a “casa no 

cimo deste outeiro”, ou melhor, desde a sua aldeia. À semelhança do poeta, também 

o “herói menino” viu algo que “era muito maior que o seu tamanho e de que todos 

os tamanhos”. 



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

29 

 

A escolha deste tema veio na sequência de um press release acerca da mais 

recente edição ilustrada d’A maior flor do mundo por Inês Oliveira, elaborado na 

unidade curricular de Literatura Infantojuvenil, inserida no mestrado em Estudos 

Editoriais (Universidade de Aveiro). Por constituir uma análise inédita, uma vez que 

tenta estabelecer pontos de ligação e visões plurais do conto de José Saramago, 

tendo por base as opções ilustrativas dos três autores, pretende esmiuçar a simbiose 

entre a literatura e a ilustração. Além disso, explorar a linguagem saramaguiana, as 

relações entre a escrita e a ilustração, a leitura, a edição e a receção editorial.  

 

Corpus teórico 

 

De forma a esquematizar o presente corpus teórico, partiu-se de alguns dos 

conceitos-chave seguintes: a leitura, a tradição oral, a linguagem, a literatura 

infantojuvenil, o(s) sentido(s), a ilustração, a dupla autoria, a edição e a receção 

editorial. Deteta-se latente uma dupla dimensão nas narrativas infantojuvenis, 

aplicável ao conto A maior flor do mundo. Por um lado, a dimensão da ordem ou 

ordenação, do propósito pedagógico ou da moral e do sentido óbvio. Por outro, a 

dimensão da desordem simbólica, do desvio/transgressão e do sentido obtuso. 

Em primeiro lugar, a questão da ordem ou ordenação, em que o signo escrito 

adquire uma grande preponderância no processo cognitivo dos indivíduos, posto 

que funciona como elemento fundamental para a organização e estruturação da 

informação. Essa questão abre caminho para o propósito pedagógico ou da moral 

que alude à relação umbilical entre os textos da literatura infantojuvenil e os da 

tradição oral; apela à emoção e à transmissão de bons valores. Por fim, dentro desta 

primeira dimensão, o sentido óbvio, termo abordado por Roland Barthes (1986, 

p.51), que traça uma sequência narrativa clara e compreensível pelo seu pendor 

universal. Em segundo lugar, outra das dimensões é a desordem simbólica. Sugere-

se este conceito em contraposição com o da ordem ou ordenação, isto é, se por um 

lado, a palavra organiza, por outro, em conjunto com as ilustrações “desarruma” 

eficazmente a informação, criando e ampliando os significados. O outro vetor é o 

desvio/transgressão, pelo qual o leitor se sente atraído, procurando, neste caso, no 

personagem principal esse espelhamento. Por último, o sentido obtuso, também 

referido por Barthes (1986), é descrito como um sentido com valor acrescentado, 

algo que o intelecto não consegue imediatamente processar por completo; liga-se à 

capacidade de imaginar e sonhar.  

 

Ordem ou ordenação // Desordem simbólica 

 

Quero é recuperar, saber, reinventar a criança que eu fui. 

Pode parecer uma coisa um pouco tonta: um senhor nesta 

idade estar a pensar na criança que foi. Mas eu acho que o pai 



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

30 

 

da pessoa que eu sou é essa criança que eu fui. Há o pai 

biológico, e a mãe biológica, mas eu diria que o pai espiritual 

do homem que sou é a criança que fui. 

 

José Saramago 

 

N’A maior flor do mundo, Saramago investe nessa representação simbólica 

de uma infância que comanda a narrativa, ou melhor, toda a literatura. O «herói 

menino» do enredo é quem guia o narrador por entre as maiores façanhas: a inicial 

subida à montanha e as subsequentes descidas e subidas em busca de saciar uma 

flor prostrada. Essa missão desmedida adquire uma tonalidade épica e sobre-

humana – mas não tanto se executada por uma criança.  

Saramago confessa a sua inexperiência na escrita de “histórias para 

crianças”, contudo, di-lo com uma tal sinceridade, própria de uma criança, que logra 

adquirir uma fala muito própria da literatura infantil. Nesse sentido, este pequeno 

conto, além de prender a atenção da criança (e do adulto), desde o primeiro 

momento, estimula também a sua imaginação. Bruno Bettelheim, em A psicanálise 

dos contos de fadas, refere que este estímulo ajuda “a desenvolver seu intelecto e a 

tornar claras suas emoções”.  Desta forma, além de levar a criança a explorar a sua 

“casa interior” (2002, p.5), cria um fio condutor entre a imaginação e a realidade, 

procurando então estabelecer uma ordem simbólica e real.  

 

Propósito pedagógico ou da moral // Desvio/transgressão 

 

É com um propósito pedagógico que se apresenta também A maior flor do 

mundo. Nesta linha de raciocínio, pode extrair-se desta pequena história traços dos 

tradicionais contos de fadas. Em primeiro lugar, porque remonta para a tradição 

oral, a qual recria uma pertença de ordem linguística e cultural, passível de ser 

renovada ao longo dos séculos: “Não será a fala, a linguagem, o que dá ao homem o 

sentimento de continuidade das gerações, da cultura e da vida? Não será a escrita a 

forma de perpetuar o falar?” (SANTOS, 2009, p.75). A escrita e a leitura oral 

inscrevem-se no tempo e na memória coletiva, tal como evidencia Azevedo (2002, 

p.6): 

 

A profunda relação placentária que une os textos escritos da 

literatura infantil relativamente aos textos de tradição oral 

fica, neste texto, bem patente. De facto, a interpelação do 

narrador ao seu leitor-modelo aponta explicitamente para um 

dos traços da escrita dirigida às crianças: a história que existe 

para ser contada e recontada e, nesse sentido, tornar-se 



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

31 

 

objecto de múltiplas recriações, permanecendo e sendo 

alimentada pela memória colectiva.   

 

Assim é que o autor reconheceu abertamente a pretensão de converter a 

história n’ “a mais linda de todas as que se escreveram desde o tempo dos contos de 

fadas e princesas encantadas…”.  Aos conteúdos inerentes aos contos de fadas 

subjazem “significados manifestos e encobertos” (BETTELHEIM, 2002, p.6), que 

orientarão a criança no seu processo de autoconhecimento. É assim crucial que estas 

histórias apontem caminhos para a criança, atribuindo-lhe, em pequena escala, 

alguma responsabilidade de decisão e escolha. E começa por perceber quem, de 

entre os vários personagens, ela selecionaria como o seu favorito. Nesta questão em 

concreto, Bettelheim (2002, p.10) revela com perspicácia: 

 

Além disso, as escolhas das crianças são baseadas não tanto 

sobre o certo versus o errado, mas sobre quem desperta sua 

simpatia e quem desperta sua antipatia. Quanto mais simples 

e direto é um bom personagem, tanto mais fácil para a criança 

identificar-se com ele e rejeitar o outro mau. A criança se 

identifica com o bom herói não por causa de sua bondade, 

mas porque a condição do herói lhe traz um profundo apelo 

positivo. A questão para a criança não é "Será que quero ser 

bom?" mas "Com quem quero parecer?". A criança decide isto 

na base de se projetar calorosamente num personagem. Se 

esta figura é uma pessoa muito boa, então a criança decide 

que quer ser boa também. 

 

Sentido óbvio // Sentido obtuso 

 

O desenrolar da trama oferece um sentido óbvio “‘que viene a mi encuentro’; 

en teología se llama sentido obvio al “que se presenta naturalmente al espíritu” 

(BARTHES, 1986, p.51).  O autor levará o leitor a percorrer uma sequência narrativa 

clara, personificada pelo “herói menino” que reúne todas as características para ser 

eleito o predileto do público. 

Em suma, esse sentido óbvio abarca a ordem ou ordenação e o propósito 

pedagógico ou da moral. Em contraposição, o sentido obtuso, “al que se me da ‘por 

añadido’, como un suplemento que mi intelección no consigue absorber por 

completo, testarudo y huidizo a la vez, liso y resbaladizo” (BARTHES, 1986, p.51). 

Este último sentido liga-se a alguma da desordem inerente à capacidade de sonhar 

e imaginar – a transgressão de fronteiras, a aventura, o risco, sugeridos pelo trilho 

audacioso do “herói menino”. 

 



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

32 

 

Uma outra ordenação simbólica do real 

 

Começar nas letras e acabar nas coisas, ou, dito de outra 

maneira, começar no imaterial e terminar na matéria. 

 

Gonçalo M. Tavares 

 

Segundo a definição do Dicionário da Língua Portuguesa, de A. Costa e S. 

Melo, ler é: 

 

Enunciar ou percorrer com a vista, entendendo, um texto 

impresso ou manuscrito; interpretar o que está escrito; 

compreender o sentido de; prelecionar ou explicar como 

professor; perscrutar; pop: devanear, disparatar, adivinhar, 

descobrir; int. conhecer as letras do alfabeto, juntando-as em 

palavras (lat. legère). 

 

Interessa, portanto, entender o processo de leitura como uma “ordenação 

simbólica do real”. Nesta medida, o ato de ler é, por sua vez, organicamente 

organizado e instintivamente libertário. “Tu sabes ler, mas eu sei ver a partir do que 

leio; este pode ser o discurso de alguém que se orgulha da sua imaginação a partir 

da leitura” (TAVARES, 2013, p.387). O olhar e o pensamento promovem a 

interiorização e a dispersão da informação, “porque pensar também é mudar de 

posição relativamente à própria linguagem” (TAVARES, 2013, p.46). Os conceitos 

são arrumações da linguagem, no entanto, a sua interpretação testa e desarruma as 

numerosas possibilidades de leitura. “Ler é consciencializar o comunicável” 

(SANTOS, 2009, p.50), ou seja, todas as dimensões da comunicação ficam ativadas 

nesse processo simultâneo de recolha e análise da informação.  

Os sentidos da visão e da audição (externas e internas) têm preponderância 

na captação de sinais que extravasam o sentido literal: “O dicionário não o diz, mas 

afinal talvez possamos dizer que ler é ouvir com os olhos” (SANTOS, 2009, p. 58). A 

leitura é também um movimento físico e clínico sobre um tema, que desencadeia 

recuos, paragens e avanços. Os códigos linguísticos e icónicos permitem que o leitor 

se ancore, uma vez que o “símbolo é paragem, atitude, silêncio potencialmente 

significativo” (SANTOS, 2009, p. 43).  

 

A iluminação da palavramundo1  

 

Quando fecho os olhos sinto-os mais, eles são mais meus.  

Quando os abro, eles deixam de me pertencer, saem para o 

mundo. Vêem.  



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

33 

 

 

Gonçalo M. Tavares 

 

Se, por um lado, o texto-base dialoga com a ilustração, por outro, esta última 

acrescenta-lhe uma mais-valia, potencia-o, já que “toda imagen es polisémica, toda 

imagen implica, subyacente a sus significantes, una cadena flotante de significados” 

(BARTHES 1986, p.45).  

A polissemia é o resultado da dupla mensagem icónica (BARTHES, 1986, p. 

49). De facto, a ilustração, como o elemento paratextual mais antigo, tem como 

função cativar a atenção do leitor, servindo de mediador de uma mensagem e 

apoiando na descodificação do(s) sentido(s) dessa mesma mensagem.   

As imagens permitem “iluminar” o texto, tanto para o clarificar, como para o 

ampliar. A ilustração pode substitui-lo ou complementá-lo, indicando outros 

caminhos ou acrescentando novos dados.  

 Verifica-se um crescimento da importância atribuída à dupla autoria 

(escritor e ilustrador), uma vez que os papéis, com funções aparentemente distintas, 

tendem a trocar-se: “a ilustração (cuja função principal é descrever) passa a narrar; 

a palavra (cuja função principal é narrar) passa a descrever.” (FERES, 2016, p.19).  

Consequentemente, a ilustração tem crescido para lugares pouco habituais, 

amplificando o texto-base, uma vez que o “traduz”, tal como verifica Ramos (2014, 

p.115): “Em todo o caso, há sempre latente um fenómeno de tradução ou mesmo de 

transmediação, uma vez que se trata da adaptação a uma nova linguagem, sendo a 

ilustração, ao resultar da “provocação” de um texto (mesmo se latente), entendida 

como uma arte aplicada”.  

A escrita e a ilustração, formas imbuídas de poder discursivo, adotam 

estratégias que se complementam e se reinventam. Por um lado, a ilustração cultiva 

“uma materialidade baseada, sobretudo, na iconicidade, na espacialidade, na 

aparência das coisas, na demonstração das qualidades dos seres e de suas ações, na 

globalidade da informação.” (FERES, 2016, p.18-19). Por outro lado, a escrita ou a 

palavra “explora uma materialidade baseada em forte poder simbólico; sua 

linearidade revela a vocação para a temporalidade, para a ação, para as relações de 

causa-e-efeito, e para a informação hierarquizada.” (FERES, 2016, p.18-19).  

Portanto, as três edições ilustradas d’A maior flor do mundo comprovam essa 

apropriação e inversão dos papéis. Por ordem de edição, segue-se uma análise às 

três obras ilustradas de João Caetano, André Letria e Inês Oliveira. 

 

A justaposição do mundo – a edição ilustrada de João Caetano 

 

A obra A maior flor do mundo de João Caetano é a primeira edição ilustrada 

do conto homónimo de José Saramago. Inicialmente publicada pela Editorial 

Caminho, em 2001, passou a ser editada na Porto Editora, em setembro de 2014, 



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

34 

 

após a passagem da obra completa de Saramago para a mesma. Imediatamente após 

a primeira edição ilustrada de Caetano, seguiram-se duas edições no Brasil (2001 e 

2012) e várias edições traduzidas, entre as quais, em Espanha (2001 e 2010), em 

Itália (2002 e 2005), na Coreia do Sul (2006), na Grécia (2007), no Bangladesh 

(2008) e na Turquia (2013). 

A edição ilustrada de Caetano é em capa dura, com trinta e duas páginas e 

com um formato 220 x 292 x 9 mm, equivalente ao formato A4. Em papel couché, 

com pouca gramagem e algum brilho, deixa entrever os contornos das ilustrações, 

onde é utilizada a técnica da pintura e da colagem. Nas guardas está patente um 

dégradé esfumado de cores quentes e térreas, entre as quais, o verde, o laranja, o 

vermelho, o amarelo e o castanho, e várias colagens alusivas ao conto, como flores e 

folhas recortadas. De notar que a predominância de tons esfumados, com alguma 

transgressão delimitativa dos lugares e objetos, leva a um maior enfoque sobre os 

pormenores, permitindo ao leitor aprofundar a sua leitura do conto nas ilustrações. 

Nas várias cenas, há elementos que sobressaem, principalmente, no que toca a 

personagens, como é o caso do casaco do “narrador-escritor” (Saramago) que 

aparece em tons frios de azul, da camisola vermelha do menino e da roupa em tons 

de verde escuro dos pais do menino.  

Caetano definiu alguns critérios para a concretização da edição ilustrada. 

Desde logo, que não haveria interrupção na sequência das imagens, isto é, optaria 

pela ilustração de duplas páginas contínuas. E esta opção ajuda a explicar os planos 

panorâmicos ao longo do livro: desde o efeito de zoom sobre o “narrador-escritor” 

logo nas cenas iniciais, a perspetiva paisagística da aldeia onde habita o menino, os 

planos ora mais nítidos, ora mais difusos, e a justaposição das imagens, dos cenários 

e das situações por que passam os personagens. Cada dupla página exige do leitor 

um olhar clínico, uma vez que, por detrás de cada cena, há uma amplificação do texto 

e das imagens. 

Além disso, incluiu a figura do “narrador-escritor”, procurando assim 

estabelecer uma certa ligação entre o “espaço real” em que aquela figura se 

apresenta – sala com pequena secretária e candeeiro – e o “espaço imaginário” onde 

a ação propriamente dita se desenrola. 

Num plano mais abstrato, pretendeu imprimir a ideia de “círculo” ou de 

circuito fechado, com uma espécie de zoom, na abertura e no fecho da história, 

aproximando e afastando, respetivamente, os elementos representados nessas 

páginas. Entre um e outro momento, haveria um extenso corpo central marcado pela 

dinâmica das várias situações que sucessivamente se iam desdobrando umas nas 

outras. No plano em que o «herói menino» se depara com a flor «tão caída, tão 

murcha», na página da esquerda, o seu rosto, em grande escala, perscruta-a; na 

página da direita, surgem o texto e dois outros planos em pequena escala: o ato de 

correr é representado, com recurso à metonímia, pelo seu pé e perna, e a sua volta 

ao mundo em busca de água para salvar a flor. Na dupla página seguinte são 



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

35 

 

múltiplos os planos e as leituras subjacentes ao poema “Desce o menino a montanha, 

/Atravessa o mundo todo”; por um lado, as suas incansáveis deslocações ao «grande 

rio Nilo”, simbolizadas pela sua travessia intercontinental, trazendo nas mãos 

parcas gotas de água, por outro lado, a representação das suas “Cem mil viagens à 

Lua”, com um plano mais distante do mundo. 

Esta é apenas uma parca descrição da riquíssima edição ilustrada de João 

Caetano que, com mestria, soube empreender um périplo sem precedentes pelo 

conto de Saramago. Em 2001, acabaria por receber por esta obra o Prémio Nacional 

de Ilustração.  

 

A Metáfora Absoluta – a edição ilustrada de André Letria 

 

A primeira edição ilustrada de André Letria, e segunda do conto, data de 2010 

pela Editorial Caminho. À semelhança da edição ilustrada de Caetano, voltou a ser 

publicada pela Porto Editora, desta vez, em agosto de 2015. A obra ilustrada teve 

replicação em Espanha (2016), sendo traduzida por Pilar del Río.  

Em capa mole, com quarenta e oito páginas (trinta e duas respeitantes ao 

conto), possui um formato 202 x 230 x 6 mm, aproximando-se em largura do 

formato A4 e passando em altura do A5. Em papel normal, ligeiramente mais 

espesso, assiste-se a uma ilustração gráfica com cores fortes e jogos de sombra e luz. 

As guardas são de cor preta com pormenores de vegetação em tons cinza. 

Contrariamente à edição de Caetano e Oliveira, possui badanas, onde constam as 

biografias de José Saramago e André Letria, respetivamente. Ao longo do livro, os 

fundos são monocromáticos, evidenciando os personagens e os elementos 

constitutivos das cenas. Letria alterna tons suaves com tons escuros, predominando 

o laranja e o creme, o preto e o cinzento. O contraste de cores é tão forte que permite 

destrinçar claramente todos os elementos ilustrados.  

À semelhança de Caetano, Letria utiliza a dupla página, excetuando em três 

momentos: o primeiro, no início da história, quando o texto, na página da esquerda, 

descreve uma aldeia – representada por um conjunto de casas humildes –, e, na 

página da direita, quando apresenta o menino de perfil – em preto com filamentos 

cinzentos a percorrerem-lhe a cabeça; o segundo momento, quando o menino 

decide, convictamente, arranjar uma solução para salvar a flor – na página da 

esquerda, a sua imagem distante no topo da colina, e, na página da direita, o seu 

rosto isolado com a frase “Não importa”; o terceiro e último momento, no final da 

história, com a mesma sequência do primeiro momento, acrescentando apenas 

vegetação ao redor das casas e, desta vez, preenchendo a cabeça do menino com a 

aventura experienciada. O ilustrador tem a capacidade de povoar cada uma das 

páginas, reservando sempre destaque para o texto verbal que funciona com caráter 

icónico: aumenta o tamanho de frases curtas e assertivas, como “E foi.” e “Não 

importa.”  



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

36 

 

Existe também um fio condutor que percorre a narrativa. E, desta vez, é 

através da representação de um lápis que deixa um rastro laranja de um ramo de 

árvore, ou seja, um lápis que escreve e desenha a história. Esse elemento penetra a 

realidade, num efeito de mise en abyme, pois, no final, esse ramo perfura as páginas 

de um livro ou caderno. Dessa forma, também a capa do “livro real” é invadida por 

essa cor laranja. 

Letria consegue, com uma economia gráfica e cromática, transmitir 

expressividade em cada cena. Optou por destacar mais o menino que a flor, 

representando-a bastante pequena e encolhida. Para descrever a cena em que o 

menino “Atravessa o mundo todo”, preenche-o completamente com gotas de água 

multicolores. As cores das gotas de água remetem, desde logo, para os campos por 

que anteriormente passou e, no caso concreto, para a travessia obrada em múltiplos 

lugares do mundo. Em última análise, o menino surge todo encharcado porque é ele 

próprio a salvação da flor.  

Nas palavras do designer editorial Jorge Silva, André Letria possui uma “caixa 

mágica que se revela em cada novo livro”. Na sua opinião, Letria consegue a proeza 

de fazer arte com as suas ilustrações: “Se a acção é cinema, o lugar é o palco de um 

teatro, onde um diligente contra-regra muda constantemente o cenário”.  

As ilustrações desta edição foram também apresentadas no âmbito de uma 

exposição itinerante da Fundação José Saramago. 

 

As pétalas e as pegadas – a edição ilustrada de Inês Oliveira  

 

Com o propósito de fazer parte do Plano Nacional de Leitura, Inês Oliveira 

encarregou-se das ilustrações da sua primeira edição (setembro de 2016) e terceira 

da Porto Editora. Esta edição está inserida na coleção Educação Literária, a qual 

reúne obras de leitura obrigatória e recomendada no Ensino Básico e Ensino 

Secundário e, como já mencionado, referenciadas no Plano Nacional de Leitura.  

Tendo em conta que a sua utilização é sobretudo orientada para o estudo em 

sala de aula, possui um formato mais reduzido que o A5, com as dimensões 128 x 

198 x 4 mm. Em capa mole, possui trinta e duas páginas, nas quais existe uma 

distribuição disforme do texto e das ilustrações, uma vez que há páginas só com 

texto (em quantidades variáveis), deixando, por vezes, bastante espaço em branco; 

outra vezes, há texto sobreposto às ilustrações, vindo a ser algo ofuscado pelas 

mesmas. A palete de cores é bastante reduzida, contrariamente às edições de 

Caetano e Letria, já que predominam os tons cinzentos e, pontualmente, é utilizada 

a cor azul, rosa e amarela. Compreende-se esta escassez de cor pela contenção de 

custos associada a uma obra principalmente destinada ao público escolar. As 

guardas aparecem pixelizadas com pontos azuis, rosas e amarelos, assemelhando-

se a pequenas flores.  



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

37 

 

Ao longo das sequências, excetuando em algumas cenas, é usada também a 

dupla página como unidade de leitura. Oliveira opta por ilustrar a aldeia de uma 

forma mais modesta e tradicional, dispondo alguns animais na paisagem. Nas duplas 

páginas há momentos em que a saída do menino “pelos fundos do quintal” deixa um 

rastro que, mais à frente, se tornará evidente para orientá-lo nas muitas viagens 

empreendidas “ao grande rio Nilo”. Em outra sequência, há dois coelhos, um deles 

surge cortado e o outro “salta” diretamente da página da esquerda para a da direita. 

Existe, portanto, uma exploração do uso da margem e da imagem cortada ao limite 

da página, através da transgressão das fronteiras entre o que é literário e o que é 

potencialmente real.  

Oliveira, ao contrário de Caetano e Letria, não define uma estrutura em 

“círculo”, em que princípio, meio e fim se alinhem. Apresenta uma linha ilustrativa 

distinta para cada momento da narrativa. No entanto, denota-se, em consequência 

do trajeto iniciado nas páginas dez e onze, um seguimento da unidade de espaço e 

de ação nas páginas vinte e vinte e um, quando o menino percorre o mundo. A 

ilustradora recorre aos elementos das pegadas, das colinas, do rio e das cores azul e 

rosa, da primeira vez, mais focalizados, e, da segunda vez, mais panorâmicos, para 

estabelecer uma relação de contiguidade.  

O retrato da flor em Oliveira é muito diferente do que é utilizado em Caetano 

e Letria, posto que é aquele que se aproxima mais da forma como o público infantil 

o identifica e representa.  E, portanto, a capa, como elemento paratextual, apela a 

esse reconhecimento imediato. 

 

Conclusões 

 

As conclusões extraídas deste ensaio colocam a descoberto algumas questões 

fundamentais, no que respeita à mediação da leitura. É necessário um maior 

investimento na dimensão pedagógica da leitura junto da criança e do jovem e, 

consequentemente, na instrução para o manuseamento do objeto livro.  

A palavra aliada à imagem constitui uma ótima estratégia para captar a 

atenção, porque provoca uma sincronização de linguagens distintas; além de que a 

ilustração é uma tipologia promotora de questionamento e reflexão. Esta dupla 

autoria (autor e ilustrador) do livro infantil permite chegar a um dual adressee 

(destinatário duplo ou amplo).  

Cabe também evidenciar a relevância dos elementos paratextuais, como 

forma de definição do produto editorial e do público-alvo, assim como do 

reconhecimento do autor e da obra. A junção de um Prémio Nobel a três ilustradores 

renomados ajuda também a explicar o sucesso da receção editorial das três edições, 

entre muitos outros fatores enumerados por Ramos (2000-2010, p.20): 

 



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

38 

 

A proliferação de pequenos prémios de importância variada, 

incluindo a novos autores e ilustradores, o aumento da 

edição, a proliferação de casas editoras e o desenvolvimento 

de estratégias de marketing do livro mais inventivas e 

ousadas, a publicação de traduções, a criação de inúmeros 

sítios pessoais na internet e blogues de divulgação da 

literatura infantil, entre outras iniciativas mais ou menos 

pontuais, também contribuíram para a sua atual visibilidade 

e, de alguma forma, legitimação.  

 

Por fim, as três obras ilustradas em análise oferecem um imenso manancial 

exploratório que merece ser desenvolvido em futuros trabalhos. 

 

Notas 
 

1 Termo usado pelo educador, pedagogo e filósofo brasileiro Paulo Freire para designar a 
vinculação entre a realidade e a linguagem. 
 

Referências 
  

AZEVEDO, Fernando Fraga de. A maior flor do mundo, de José Saramago: reflexão 
metatextual acerca do texto literário para a infância. Actas do IV Encontro Nacional (II 
Internacional) de Investigadores em Leitura, Literatura Infantil e Ilustração. Braga: 
Universidade do Minho, 2002. 
BARTHES, Roland. Lo obvio y lo obtuso – Imágenes, gestos, voces. Barcelona: Ediciones 
Paidós Ibérica, S.A, 1986. 
BETTELHEIM, Bruno. A psicanálise dos contos de fadas. Tradução de Arlene Caetano. 16ª 
Edição. São Paulo: Paz e Terra, 2002. 
COSTA, J. Almeida; MELO, A. Sampaio. Dicionário da Língua Portuguesa. Porto: Porto 
Editora, 2002. 
FERES, Beatriz dos Santos. A função descritivo-discursiva da verbovisualidade em livros 
ilustrados. Elos. Revista de Literatura Infantil e Xuvenil, 3, "Artigos", 5-31, 2016. 
Disponível em: http://dx.doi.org/10.15304/elos.3.2809. 
RAMOS, Ana Margarida. Tendências contemporâneas da literatura portuguesa para a 
infância e juventude. Porto: Tropelias & Companhia, 2012. 
SANTOS, João dos. É Através da Via Emocional Que a Criança Apreende o Mundo Exterior. 
Lisboa: Assírio & Alvim, 2009. 
SARAMAGO, José. A maior flor do mundo. Ilustrações de João Caetano. Porto Editora, 2014. 
SARAMAGO, José. A maior flor do mundo. Ilustrações de André Letria. Porto Editora, 2015. 
SARAMAGO, José.  A maior flor do mundo. Ilustrações de Inês Oliveira. Porto Editora, 2016. 
TAVARES, Gonçalo M. Atlas do Corpo e da Imaginação. Teorias, Fragmentos e Imagens. 
Lisboa: Caminho, 2013. 
ARIZPE, Evelyn. Lectura De Imágenes Los Niños Interpretan Textos (Interpreting 
Children's Art). México: Fondo de Cultura Económica, 2004. 
AZEVEDO, Fernando Fraga de. Infância, Memória e Imaginário. Ensaios sobre Literatura 
Infantil e Juvenil, ed. 1, 1 vol. Braga: Centro de Investigação em Formação de Profissionais 
de Educação da Criança - Universidade do Minho, 2010. 

 



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

39 

 

SARAMAGO E A ASTROLOGIA: 

ESTUDO DO POEMA “SIGNO DE 

ESCORPIÃO” 

 
RODRIGO CONÇOLE LAGE 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

Introdução 

 

Apesar do registro de nascimento do escritor português José Saramago nos 

informar que ele nasceu no dia 18 de novembro de 1922, em Azinhaga, uma aldeia 

da província do Ribatejo, sabemos que isso é falso. Ele nasceu no dia 16 de 

novembro. Do ponto de vista da astrologia, a correção desse fato é de fundamental 

importância, pois, a precisão do mapa astrológico depende das informações corretas 

sobre a data e a hora do nascimento. Sílvia Bacci (2010) fez um mapa do escritor e 

nos apresenta as seguintes informações: 

 

O escorpiano José Saramago tem Ascendente e Meio-Céu nos 

signos de Peixes e Sagitário, ambos regidos por Júpiter. O Sol 

está na cúspide da casa 9, o que reforça o sentido jupiteriano 

da carta desse escritor, cuja literatura transcendeu fronteiras 

e conseguiu tratar de temas universais. Contudo, Júpiter está 

na casa 8, em Escorpião, o que traz de volta a importância do 

signo solar. O trígono de Júpiter com Urano em Peixes no 

Ascendente dá a Saramago a amplitude de perspectiva que lhe 

permite tratar de situações-limite – como em Ensaio sobre a 

cegueira – ao mesmo tempo com a agudeza de Escorpião e 



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

40 

 

com a dimensão filosófica de Sagitário-Peixes. Urano no 

Ascendente é também a centelha de rebeldia que fez de 

Saramago o intelectual iconoclasta, comunista e ateu. Marte 

em Aquário na 12 oposto a Netuno é outro aspecto que fala de 

insatisfação e idealismo, enquanto Lua-Saturno em Libra 

remetem ao estilo requintado, ao uso lúcido e intencional dos 

recursos de linguagem para criar uma estética toda própria. 

 

Sendo de escorpião, chama a atenção o fato de que um de seus poemas, do 

livro Os poemas possíveis, seja dedicado a esse signo. Não foi possível encontrar na 

internet nenhum comentário do escritor sobre o que pensava a respeito da 

astrologia. Mas, por sua visão de mundo, é difícil imaginar que ele a aceitasse como 

uma verdade. Seja como for, o certo é que ele escreveu sobre o tema. Se o Eu poético 

pode ser associado ao próprio escritor é algo que discutiremos na última parte. 

Como o texto por nós estudado está baseado em um dos signos do zodíaco 

iremos dedicar as duas primeiras seções a apresentar as origens e características da 

astrologia, assim como as de seu signo.   

 

1 A astrologia: Origem e desenvolvimento 

 

Ao longo do tempo, diferentes culturas (como a chinesa, a hindu, a maia, entre 

outras) vieram a desenvolver alguma forma de astrologia. Mas, a que nós 

comumente conhecemos foi elaborada “inicialmente na Mesopotâmia, pelos 

babilônicos, se expandiu pelo oriente próximo e, em contato com outros saberes e 

culturas – principalmente a grega e a egípcia – se transformou naquilo que é 

chamado de astrologia ocidental” (FERRONI, 2007, p. 20). A palavra astrologia vem 

do grego ἀστρολογία (de άστρον (astron), estrela, e λόγος (logos), que tem o 

sentido de palavra ou discurso). 

Ela está baseada na ideia de que existe uma “inter-relação entre o que 

acontece na Terra e as configurações celestes. Os fenômenos naturais e sociais são 

interpretados a partir do movimento dos planetas, do lugar que ocupam, e das 

relações e proporções que estabelecem entre si no céu” (FERRONI, 2007, p. 20). Tal 

fato levou ao estudo rigoroso dos céus e, ao mesmo tempo, a desenvolver uma 

técnica de adivinhação associada a essas observações. Eles observavam os céus “e 

anotavam os fenômenos naturais e acontecimentos políticos que acompanhavam 

cada aspecto do céu – no sentido de verificar as repetições” (FERRONI, 2007, p. 21). 

Outro ponto importante no desenvolvimento da astrologia foi a invenção do 

Zodíaco, sendo que o babilônico era composto de dezesseis constelações. Isso teve 

seu início, segundo Ferroni (2007, p. 23), “em torno de 700 a.C., a partir da 

identificação e listagem das constelações próximas à faixa na qual os planetas 

corriam (que era, para os mesopotâmios, a trajetória dos deuses)”. Graças a esse fato 



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

41 

 

“são dadas as condições para produção de horóscopos individuais na Mesopotâmia, 

o que acontece nos séculos V ou início do século IV a.C.” (FERRONI, 2007, p. 23).  

No século IV. os gregos irão adquirir os conhecimentos astrológicos e 

astronômicos dos babilônios e isso irá levar a difusão e ao desenvolvimento da 

astrologia tal como a conhecemos hoje. Uma mudança importante, promovida pelos 

gregos, foi a da combinação de elementos das técnicas de adivinhação utilizadas na 

Babilônia com a física aristotélica. 

  

O resultado foi a criação de um modelo causal de cosmos, no 

qual as rotações eternamente repetidas dos corpos celestes, 

juntamente com suas variadas (mas periodicamente 

recorrentes) inter-relações, produziam todas as mudanças do 

mundo sublunar dos quatro elementos, sujeito à geração e a 

corrupção (FERRONI, 2007, 24).  

 

Outra contribuição importante para seu desenvolvimento foi dada pelo 

“estoicismo na sistematização e difusão da astrologia no mundo helênico” 

(FERRONI, 2007, p. 26). Isso permitiu que ela fosse incorporada na cosmologia 

desenvolvida por gregos e romanos. Zenão de Cítio desenvolveu esta escola 

filosófica por volta do século III a.C. Mais tarde ela exerceu grande influência dentro 

do império romano. Tanto do ponto de vista prático quanto teórico a astrologia 

ocidental foi fundamentada por seus conceitos “sobre o universo e seu 

funcionamento” (FERRONI, 2007, p. 26). 

A contribuição mais importante diz respeito a ideia de que “o universo é um 

todo ordenado, onde suas partes se relacionam de forma harmônica, conferindo 

unidade ao cosmo” (FERRONI, 2007, p. 26). Outra noção importante é a de que todos 

os acontecimentos têm uma causa, de modo que nada acontece por acaso. O que leva 

a noção de destino. Tais ideias contribuíram para uma reconfiguração da astrologia. 

O que foi importante para a sua difusão. Ao mesmo tempo, além das contribuições 

babilônicas e gregas, temos também as provenientes do Egito, que por sua vez 

também foi influenciado pelos babilônicos. O que não impediu que em alguns 

momentos, principalmente graças aos tratados herméticos, que difundiam tal 

opinião, fosse considerado o local de seu nascimento: 

 

A imagem do Egito como o lugar de origem da astrologia, 

enquanto um saber, está ligado ao Egito helenizado dos 

Ptolomeus, mais especificamente à Alexandria, nos séculos III 

e II a.C. Na metade do século I a.C. o Egito tinha adquirido a 

reputação de berço da astrologia, e as maiores autoridades da 

astrologia helenística lá tiveram seu lugar (FERRONI, 2007, p. 

25). 



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

42 

 

Apesar do equívoco de tal afirmação, segundo Ferroni (2007, p. 26), “a 

literatura astrológica hermética foi uma das principais correntes filosófico-

religiosas na formação e consolidação da astrologia ocidental”. Seja como for, foi à 

combinação das ideias nascidas entre esses povos que levou ao seu 

desenvolvimento. A astrologia, tal como vamos encontra-la durante a idade Média 

entre os árabes e na Europa cristã, é herdeira dessas tradições. Na próxima seção, 

iremos tratar especificamente do signo de escorpião fornecendo seus dados 

astrológicos. 

 

2 O signo de escorpião na astrologia 

 

O signo de escorpião está associado à constelação de Scorpius. Assim como 

acontece com outras constelações, iremos encontrar na mitologia grega diferentes 

mitos que explicam a sua origem. São os mitos que explicam porque as estrelas estão 

configuradas no céu deste modo.  Assim, numa das versões, relatada no poema 

Fenômenos v. 635-646, de Arato de Solos (2016, p. 35), o poeta afirma: 

 

As curvas do Rio, assim que avançar 

Escorpião, cairão no Oceano de fortes correntes,  

e ele, ao avançar, afugenta o grande Órion. 

Seja Ártemis benevolente! Afirmam os antigos que 

a arrastou pelo manto em Quios o forte Órion, 

quando todos os animais abatia com poderosa clava, 

buscando com a caça lá agraciar Enopíon.  

Mas ela imediatamente invocou contra ele outro animal, 

depois de abrir as colinas ao meio em cada lado da ilha: 

um Escorpião, que então o feriu e matou, embora fosse 

<Órion> gigantesco, 

mostrando-se maior, pois <Órion> ofendera a própria 

Ártemis. 

É por isso que dizem: quando aparece no horizonte  

Escorpião, Órion foge ao redor dos confins da Terra. 

 

Em outra versão Apolo sentiu ciúme de sua irmã com Órion e foi dizer a Mãe 

Terra que o caçador “gabava-se de exterminar todas as feras. A grande deusa enviou 

um escorpião para matar o insolente” (AMARAL, p. 244). Ele conseguiu fugir do 

animal, mas, graças as artimanhas de Apolo, acabou sendo morto por uma flechada 

de Ártemis. Somente com um estudo mais detalhado da mitologia grega seria 

possível verificar a existência de outras versões do mito, mas isso fugiria aos limites 

de nosso trabalho. Assim, passaremos a tratar das características astrológicas do 

signo.  



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

43 

 

No que diz respeito aos signos do Zodíaco eles são divididos em grupos, cada 

um deles relacionado a um dos quatro elementos (terra, fogo, água e ar) e com 

características em comum. Escorpião é um dos quatro signos ligados ao elemento 

água, mais especificamente à sua forma congelada (gelo). As pessoas pertencentes 

a estes signos têm como característica o fato de serem “emotivos, apoiadores e 

receptivos. São emocionais, intuitivos, responsivos, sensíveis e profundos. Tendem 

a variar de humor e são facilmente influenciados pelo ambiente” (MARCH; 

MACEVERS, 1999, p. 19).   

Ou seja, do ponto de vista astrológico, a personalidade de uma pessoa é 

determinada pelo seu signo, tanto nos seus aspectos positivos quanto nos negativos. 

Segundo o livro Curso básico de astrologia Vol. 1, de Marion D. March e Joan McEvers 

(1999, p. 28) a pessoa nascida sob este signo tem as seguintes características 

positivas: motivado, penetrante, realizador, cheio de expedientes, determinado, 

científico, investigativo, explorador, passional e consciente. Por outro lado, 

apresenta as seguintes caraterísticas negativas: Vingativo, temperamental, 

reticente, arrogante, violento, sarcástico, desconfiado, ciumento e intolerante. 

Escorpião tem como planeta regente Plutão. É um signo natural da oitava 

casa. Tem como signo oposto “touro”. É um signo de princípio passivo (negativo e 

feminino), ou seja, é um signo par (de água e de terra). Ele é classificado como um 

“signo fixo”, isto é, que corresponde “ao mês intermediário de cada estação. 

Enquanto os cardeais fazem a transição entre as estações, os signos fixos são 

firmemente estabelecidos no meio de cada estação” (MARCH; MACEVERS, 1999, p. 

19). Esse fato também exerce influência sobre a personalidade das pessoas nascidas 

sob esse signo: 

Os signos fixos são determinados, capazes de se concentrar, 

estáveis, resolutos, econômicos e majestosos. Sua mente é 

penetrante e sua memória é excelente. Alcançam resultados 

vagarosa porém seguramente. Usados negativamente, podem 

ser teimosos, egoístas e demasiadamente presos à sua 

maneira particular de encarar as coisas (MARCH; MACEVERS, 

1999, p. 19). 

 

Por fim, é importante se destacar o fato de que cada signo está relacionado, 

especificamente, com determinada parte do corpo humano. Estas relações se fazem 

por polaridade, isto é, pela relação de um signo com seu signo oposto. Touro está 

associado a garganta, ao pescoço, as orelhas, cordas vocais, a tireoide, a língua, a 

boca, as amídalas e os dentes inferiores. Assim, escorpião está ligado aos órgãos 

genitais, ao reto, aos órgãos de reprodução e a bexiga.   

 

3 Um olhar sobre o poema “Signo de Escorpião” 

 



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

44 

 

           Os poemas possíveis, publicados originalmente em 1966, é uma coletânea 

composta de 150 poemas, que estão divididos em cinco partes. Signo de Escorpião 

está inserido na primeira, intitulada “Até o Sabugo”. Para Elielson Antonio Sgarbi 

(2013, p. 18), “A quase impossibilidade da poesia, a insofismável dualidade do ser, 

a ausência do sentido da vida e o desgaste causado pelo tempo são as linhas mestras 

que norteiam a constelação dos poemas da primeira parte”. Contudo, o poema por 

nós estudado vai por um caminho oposto. Ele tematiza a ideia de que a vida segue 

um destino previamente traçado pelas estrelas; o que automaticamente excluía a 

noção de que a vida não tem um sentido. 

Por outro lado, segundo Sgarbi (2013, p. 18): “Para Maria de Lourdes Cidraes, 

um tom desencantado emerge de “Até o Sabugo”, conferindo à constelação de 

poemas uma suave ironia ou um acomodado estoicismo”. Essa associação do poema 

com o estoicismo é interessante, como podemos ver pelo que foi dito na seção 

anterior sobre seu papel dentro da história da astrologia. Mas também porque ele 

“foi um dos principais elementos responsáveis pela respeitabilidade atribuída à 

astrologia em Roma. Desde o século III a.C., os estoicos defendiam todo tipo de 

prognóstico, provavelmente por sua influência semítica” (CUMONT, 2000, p. 65 

apud MACHADO, 2010, p. 4).  

Esse interesse estava baseado no fato de que a astrologia fornecia a 

“pavimentação da base teórica para o estoicismo obter maior destaque e força 

argumentativa na disputa filosófica” (MACHADO, 2010, p. 5). Isso se deve ao fato de 

que “os pensadores estoicos concebem um mundo rigidamente determinado pelo 

destino” (MATOS, 2013, p.7). Mas, se a existência do determinismo pode levar ao 

desencanto da vida, pela impossibilidade de se fugir aos males que o destino nos 

reserva, os últimos versos do poema dão um tom de esperança ao apontar para o 

fato de que o destino reserva compensações para os nossos males: “Por mais curta 

que a vida for contada, / Não a terás pequena”. 

“Signo de Escorpião” é composto de uma estrofe, tal como muitos de seus 

poemas, de seis versos. Contudo, do ponto de vista métrico, eles podem ser divididos 

em duas partes. Assim, teríamos duas sequências de dois versos decassílabos e um 

hexassílabo. Essa predominância do decassílabo é uma característica essencial de 

sua produção poética. Segundo José Rodrigues de Paiva (2010, p. 54): “As 

ressonâncias clássicas que se podem perceber na poesia de Saramago não se devem 

exatamente ao uso constante – quase único – do verso decassílabo, manejado com 

extrema competência”.  

Além disso, do ponto de vista formal, Saramago, como em outros de seus 

poemas, “não se preocupa em manter um esquema rimático”. Fernando J. B. 

Martinho (2010, p.40) já havia destacado essa característica de sua produção 

poética ao comentar o “Cavalo II” (LAGE, 2017, p. 89). Nele, os versos apresentam a 

rima ABBCDB. Porém, é importante se destacar o fato de que a versão do poema 

utilizada em nosso trabalho é a da edição corrigida publicada pela editora Caminho 



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

45 

 

e não a da primeira edição. Seria importante um estudo comparativo das duas 

versões, mas não tivemos acesso à primeira. Na sequência, temos o poema 

escandido, com as sílabas tônicas destacadas em negrito: 

 

Signo de Escorpião 

 

Pa/ra/ti,/sa/be/rás,/não/há/des/can/so, 

A/paz/não/é/com/ti/go/nem/for/tu/na: 

O/sig/noas/sim/or/de/na.  

Pa/gam-/teos/as/tros/bem/por/es/sa/gue/rra: 

Por/mais/cur/ta/quea/vi/da/for/con/ta/da, 

Não/a/te/rás/pe/que/na (SARAMAGO, 1985, p. 28).   

 

Partindo do que foi dito no princípio desta seção vemos que o poema está 

dividido em dois blocos temáticos. No primeiro, temos a presença dos males que 

estão reservados para aqueles que nasceram debaixo do signo de escorpião. O Eu 

poético pode ser visto como um astrólogo que está se dirigindo para alguém que foi 

consultá-lo desejando saber o que o destino lhe reservava. O poema não aborda a 

questão da personalidade do consulente, mas faz um prognóstico acerca do seu 

futuro, que pode ser uma consequência do seu modo de ser. No primeiro verso ele 

diz: “Para ti, saberás, não há descanso,” (SARAMAGO, 1985, p. 28).  

Ao mesmo tempo afirma: “A paz não é contigo nem fortuna:” (SARAMAGO, 

1985, p. 28). Como foi dito antes, os indivíduos nascidos sob este signo “podem ser 

teimosos, egoístas e demasiadamente presos à sua maneira particular de encarar as 

coisas” (MARCH; MACEVERS, 1999, p. 19). Essas características podem explicar o 

motivo dele nunca ter paz. A paz exige certa flexibilidade no modo como se lida com 

os outros, o que ele não tem por sua própria natureza. Ao mesmo tempo, afirma que 

não terá fortuna, possivelmente no sentido de boa sorte.  

Não podemos ver na ideia de que ele será uma pessoa sem sorte uma 

consequência do seu próprio modo de ser. O Eu poético deixa isso bem claro ao 

dizer: “O signo assim ordena” (SARAMAGO, 1985, p. 28). Essa afirmação precisa ser 

vista dentro de seu contesto, já que o fato de uma pessoa ser do signo de escorpião 

não significa que ela automaticamente será sem sorte. Essa teria sido a conclusão a 

que chegou após examinar o mapa astral do consulente. Lembrando que o mapa 

astral é baseado na posição dos astros e dos signos, em relação à Terra, no momento 

em que a pessoa nasce e não só no signo daquele dia.  

Mas, o Eu poético deixa claro que os astros não lhe reservaram somente 

coisas ruins. Na segunda parte, revela que, em paga de todos estes males, ele 

receberia uma grande compensação: “Pagam-te os astros bem por essa guerra:” 

(SARAMAGO, 1985, p. 28). Se a sua vida seria uma guerra constante, ela seria 

relativamente pequena, de modo que ele não deveria ter medo de um sofrimento 



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

46 

 

prolongado. Por mais paradoxal que possa parecer, não deixa de ser um bem o fato 

de se saber que o sofrimento será relativamente curto. Por isso afirma: “Por mais 

curta que a vida for contada,” (SARAMAGO, 1985, p. 28). 

Mas, se por um lado sua vida seria breve, a grandeza dela seria tão grande 

que compensaria sua brevidade: “Não a terás pequena” (SARAMAGO, 1985, p. 28). 

Isso poderia significar uma vida de grandes feitos, de riqueza e glória, ou de grandes 

paixões. Seja qual for o sentido dessa grandeza, só o tempo iria dizer. No mapa astral 

de Saramago, por exemplo, foi dito que: “O Sol está na cúspide da casa 9, o que 

reforça o sentido jupiteriano da carta desse escritor, cuja literatura transcendeu 

fronteiras e conseguiu tratar de temas universais” (BACCI, 2010). 

Não sabemos se o Eu poético está se dirigindo a um desconhecido consulente 

ou ao próprio Saramago. Se o escritor imaginou a si próprio como sendo o 

consulente, ele mesmo pode ter se surpreendido com o que escreveu. Afinal, por 

mais breve que sua vida tenha sido, se compararmos com a existência do próprio 

universo, ela certamente não foi pequena.  

   

Conclusão 

 

Apesar da existência de alguns estudos globais da poesia de Saramago, ela 

não tem despertado maior interesse entre os críticos. O estudo individual destes 

poemas se faz necessário para uma melhor compreensão dos temas, dos aspectos 

formais e das ideias presentes em sua poesia. O poema por nós estudado chama a 

atenção pelo tema escolhido, a astrologia. Esperamos que nosso artigo possa 

despertar o interesse sobre o assunto porque seria importante o surgimento de 

trabalhos que identifiquem a presença deste tema no restante de sua produção. Ao 

mesmo tempo, esperamos contribuir para um melhor conhecimento de sua 

produção poética.  

  

Referências 
 

AMARAL, Maria Theresa Moura Brasil do. “Ártemis Sagitária”. In: ALVARENGA, Maria Zelia 
de. Mitologia Simbólica: Estruturas da Psique e Regências Míticas. São Paulo: Casa do 
Psicólogo, 2007. 
BACCI, Sílvia. “Ensaio sobre a cegueira: uma obra escorpiana por excelência”. Constelar, n. 
129, 2010. Disponível em: 
<http://www.constelar.com.br/constelar/139_janeiro10/blindness.php>.  
FERRONI, Angélica Paulillo. Cosmologia e astrologia na obra Astronomica de Marcus 
Manilius. Dissertação (Mestrado em História da Ciência) – PUC-SP, São Paulo, 2007. 
Disponível em: <https://sapientia.pucsp.br/handle/handle/1336>.  
LAGE, Rodrigo Conçole. Revista de Estudos Saramaguianos, Brasil/Portugal/Argentina, n. 
5, v. 1, 2017, p. 80-97. Disponível em: 
<https://drive.google.com/file/d/0BxyJDvv3Phxmdk5Fd0p3Tk5vN0E/view>. 
MACHADO, Cristina de Amorim. O Tetrabiblos de Ptolomeu: um texto e sua circunstância. 
História, Imagem e Narrativas, Rio de Janeiro, n. 10, 2010, p. 1-36. Disponível em: 

http://www.constelar.com.br/constelar/139_janeiro10/blindness.php
https://sapientia.pucsp.br/handle/handle/1336
https://drive.google.com/file/d/0BxyJDvv3Phxmdk5Fd0p3Tk5vN0E/view


 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

47 

 

<https://www.academia.edu/4027353/O_Tetrabiblos_de_Ptolomeu_um_texto_e_sua_circ
unst%C3%A2ncia>. 
MARCH, Marion D.; MCEVERS, Joan. Curso básico de astrologia. Vol. 1. São Paulo: 
Pensamento, 1999. 
MARTINHO, Fernando J. B. “Para um enquadramento periodológico da poesia de José 
Saramago”. In: OLIVEIRA NETO, Pedro Fernandes de (Org.). Revista 7faces – Edição 
Especial. Natal, v. 1, n. 1, 2010, p. 29-45. Disponível em: 
<http://www.revistasetefaces.com/2012/07/7faces-caderno-revista-de-
poesia_22.html>.  
MATOS, Andityas Soares de Moura Costa. Destino e Liberdade no Pensamento Estoico 
Greco-Romano. Revista Filosófica de Coimbra, Coimbra, n. 43, 2013, p. 7-42. Disponível 
em: <https://www.uc.pt/fluc/dfci/public_/publicacoes/destino_e_liberdade>. 
SARAMAGO, José. Os poemas possíveis. 5 ed. Lisboa: Editorial Caminho, 1985. 
SGARBI, Elielson Antonio. A poesia de José Saramago: análise de Os poemas Possíveis, 
Provavelmente Alegria e O ano de 1993. 2013. Dissertação (Mestrado em Letras) – 
Universidade Estadual Paulista Júlio de Mesquita Filho, Assis, 2013. Disponível em: 
<http://repositorio.unesp.br/handle/11449/103676>. 
ARATO. Fenômenos. Cadernos de Tradução, Porto Alegre, n. 38, 2016, p. 1-84. Disponível 
em: <http://seer.ufrgs.br/index.php/cadernosdetraducao/article/view/66800>. 
 

  

https://www.academia.edu/4027353/O_Tetrabiblos_de_Ptolomeu_um_texto_e_sua_circunst%C3%A2ncia
https://www.academia.edu/4027353/O_Tetrabiblos_de_Ptolomeu_um_texto_e_sua_circunst%C3%A2ncia
http://www.revistasetefaces.com/2012/07/7faces-caderno-revista-de-poesia_22.html
http://www.revistasetefaces.com/2012/07/7faces-caderno-revista-de-poesia_22.html
https://www.uc.pt/fluc/dfci/public_/publicacoes/destino_e_liberdade
http://repositorio.unesp.br/handle/11449/103676
http://seer.ufrgs.br/index.php/cadernosdetraducao/article/view/66800


 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

48 

 

ALEGORIAS SARAMAGUIANAS 

EM O HOMEM DUPLICADO 

 
NEFATALIN GONÇALVES NETO 
 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

Ao Odil José de Oliveira Filho, mestre das veredas 

saramaguianas e indiciador destas reflexões 

 

 

Ficção é tudo. Tudo é ficção. No fundo, eu creio mesmo que 

nós somos seres de ficção criados e alimentados por ficções. 

Basta pensarmos naquelas pessoas que fazem da sua vida 

uma ficção, que se inventam para si próprios só para sair à 

rua, criando uma determinada personagem e, em muitos 

casos, levando uma vida toda a tentar ser isso, a tentar ser 

essa personagem. A tal ponto que não chegamos, 

verdadeiramente, a saber quem é, de quem se trata  

 

José Saramago 

 

 

assim como vão variando as explicações do universo, também 

a sentença que antes parecera imutável para todo o sempre 

oferece subitamente outra interpretação, a possibilidade 

duma contradição latente, a evidência do seu erro próprio  

 

José Saramago 

 



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

49 

 

Os trechos utilizados como epígrafes, apesar de parecerem desconexos, 

apresentam, de forma sucinta, uma ideia há muito perquirida pelo escritor José 

Saramago: toda História – enquanto ciência – é, na verdade, Literatura e, por isso, 

quando nos debruçamos sobre suas linhas, podemos constatar suas fraquezas, 

ranços e problemáticas. Entrementes, essa postura é o que autoriza o autor a 

investir na ficção para modificar o corpo enunciativo histórico em favor de 

diferentes visões e posturas diversificadas. Embasado pela perspectiva da Escola 

dos Annales, o escritor português visa ao registro historiográfico uma construção 

ficcional. Essa construção, cujas ferramentas são o uso de acontecimentos – reais ou 

não –, projeta uma ideologia. Esse ponto de vista colocado como verdadeiro e único 

é questionado pelo escritor. O fato, alocado sob novo ponto de vista, assimila 

conteúdos e leituras diferenciadas; a narrativa – construto de um saber-poder – se 

desvela, nas mãos de Saramago, como um ponto de vista construído, não mais fato 

verídico e/ou verdade absoluta.  Ao afirmar que “tudo é ficção”, o escritor deriva, 

inclusive, a existência humana como fruto desse poder suprapotencial: nada mais 

que a tentativa de viver plenamente a criação ficcional da forma mais factual 

possível. A força perlocucional dessa ficcionalidade promove o alimento do ser em 

construção; necessitada, a humanidade encontra na escrita um dos pratos de maior 

proveito para sanar seu insaciável apetite. 

Ao encontrar-se com a História – o saber institucionalizado –, a ficção 

promove mudanças paradigmáticas. Aquela que possuía a primazia do 

conhecimento dos fatos se transforma, por meio desta, em pluralidade de 

perspectivas. A linguagem, criadora do ficcional, instaura essa espécie de jogo de 

xadrez no qual cada movimento estabelece novas possibilidades de armação de 

sentido. Como esclarece Wittgenstein, “o jogo da linguagem é dizer algo 

imprevisível. Quero dizer, não se baseia sobre fundamentos. Não é razoável (ou 

irrazoável)” (apud CULLER, 1997, p. 150). A ficção, um puzzle de probabilidades, 

amplia a História, multiplica-a promovendo suas diversas interpretações, a 

“contradição latente” que a faz retornar para seu ponto de início e, constantemente, 

reescrever-se. 

Portanto, a ficção é um modo de conhecimento do sujeito e, para além, motor 

de criação e alimentação da humanidade. Pensar a vida humana sem ela é ignorar 

uma de suas maiores proezas: a possibilidade de inventar-se em renovação. A ficção 

é o processo primeiro cuja qualidade permite ao sujeito de tornar-se alguém; 

concedemo-nos, por meio dela, uma identidade aparentemente fixa e formamo-nos 

enquanto seres pensantes. Explicitadas tais qualidades e sua vinculação à Nova 

História, não é necessário qualquer conhecimento profundo da obra de Saramago 

para saber que o escritor bebe desta para compor sua produção romanesca; discute, 

pelos meandros da ficção, os desdobramentos da História enquanto conhecimento 

e saber. Ao lermos os textos do escritor podemos constatar suas invectivas e 

vitupérios contra a hegemonia da fonte histórica institucionalizada, deflagra sua 



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

50 

 

falsa Realidade e seu processo de construção do senso de verdade. Embasado por 

uma ideia de História como aparte e não como fato, Saramago investe seus leitores 

desse alimento que permite preencher os buracos que a narrativa factual não 

conseguiu extirpar. 

Escrito exemplar desse processo é História do cerco de Lisboa. Ao 

debruçarmo-nos sobre o romance podemos constatar que o escritor põe em cena, 

logo no início da narrativa, dois personagens dialogando a respeito do mundo dos 

livros e, por consequência, do universo ficcional em geral. Na encenação, temos um 

historiador – produtor de um livro sobre o cerco histórico de Lisboa – e seu revisor, 

o humilde corretor Raimundo Silva. Ora, essa aparente humildade – a começar por 

um nome simples, cuja pronúncia em voz alta não chamaria atenção ou recordo a 

quase ninguém – passa a ser quebrada no processo de evolução do diálogo e, de 

forma cabal, o simples sujeito termina por fazer uma afirmação contundente, 

decretar ser a História, tanto quanto as diversas artes produzidas pela humanidade, 

um produto essencialmente literário: 

 

O meu livro, recordo-lho eu, é de história, Assim realmente o 

designariam segundo a classificação tradicional dos géneros, 

porém, não sendo propósito meu apontar outras 

contradições, em minha discreta opinião, senhor doutor, tudo 

quanto não for vida, é literatura, A história também, A história 

sobretudo, sem querer ofender, E a pintura, e a música, A 

música anda a resistir desde que nasceu, ora vai, ora vem, 

quer livrar-se da palavra, suponho que por inveja, mas 

regressa sempre à obediência, E a pintura, Ora, a pintura não 

é mais do que literatura feita com pincéis, Espero que não 

esteja esquecido de que a humanidade começou a pintar 

muito antes de sabe escrever, Conhece o rifão, se não tens cão 

caça com o gato, por outras palavras, quem não pode escrever 

pinta, ou desenha, é o que fazem as crianças, O que você quer 

dizer, por outras palavras, é que a literatura já existia antes de 

ter nascido, Sim senhor, como o homem, por outras palavras, 

antes de o ser já o era, Parece-me um ponto de vista bastante 

original, Não o creia, senhor doutor, o rei Salomão, que há 

tanto tempo viveu, já então afirmava que não havia nada de 

novo debaixo da rosa do sol, ora, quando naquelas épocas 

recuadas assim o reconheciam, o que não diremos hoje, trinta 

séculos passados, se a mim não me falha agora a memória da 

enciclopédia (SARAMAGO, 1989, p. 15, grifo nosso). 

 



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

51 

 

O trecho, apesar de inconvenientemente longo, se mostra vital para a 

compreensão do pensamento em curso de Raimundo Silva e, mais que isso, uma 

concepção de texto e historiografia prementes a José Saramago. O diálogo citado 

explicita o que, na opinião do revisor, é a Literatura: um termo genérico, amplo, que 

abrange as artes gerais produzidas pela humanidade, tais como a pintura, música, a 

escultura e, também, a História. Esse promissor início identifica História e Ficção 

como pares, unindo-os por meio do artefato Literário, base de todas as 

manifestações artísticas da humanidade. 

A proposição de que a História seria apenas uma construção feita por fatos 

indicia uma visão de mundo; produto de um sujeito específico que recorta, seleciona 

e interpreta os fatos passados em função de seus pré-conceitos, valores, crenças. Ou 

seja, “A História será, pois, o passado organizado, mas não todo o passado, apenas 

uma mínima parte dele, uma seleção, uma antologia, um ajustamento interpretado 

de uns quantos fatos” (SARAMAGO, 1999, p. 43). Dessa forma, o simples diálogo 

entre as duas personagens põe o leitor em alerta e questiona, por meio de simples 

perguntas e respostas, uma perspectiva positivista reinante em favor de sua revisão 

crítica. Ao lado dessa proposição, temos um segundo projeto: posicionar a História, 

tal qual a Literatura, em um mesmo locus, um produto criado pelo homem – que o 

ultrapassa. Ora, se o positivismo propõe uma interpretação do fator histórico 

radical, na qual o conhecimento possui uma forma verdadeira, embasada em 

comprovações científicas, o romance coloca em xeque essas bases; clama 

conhecimentos embasados em crenças, superstições e versões não oficiais como 

possíveis para ler nuances ignoradas. Destarte, o narrador saramaguiano estabelece 

um conceito leitor não apenas do provado, mas também representações coletivas e 

estruturas mentais. A composição da História passa a ser uma narrativa cujas 

intenções individuais e subjetividades se tornam relevantes para a re-construção do 

factual. Essa postura vai além da documentação histórica como crônica de 

acontecimentos para vê-la, também, como modo de dominação e espaço de poder. 

Já não se analisa apenas o fato, mas seu porquê e implicações. 

História do cerco de Lisboa, em suas conjecturas, desenvolve, no curto 

capítulo de introdução do romance, outras afirmações contundentes, como a que 

encerra a conversa entre as duas personagens: 

 

O senhor doutor é um humorista de finíssimo espírito, cultiva 

magistralmente a ironia, chego a perguntar-me como se 

dedicou à história, sendo ela grave e profunda ciência, Sou 

irónico apenas na vida real, Bem me queria a mim parecer que 

a história não é a vida real, literatura, sim, e nada mais, Mas a 

história foi vida real no tempo em que ainda não poderia 

chamar-se-lhe história, Tem a certeza, senhor doutor, (...) 

Então o senhor doutor acha que a história é a vida real, Acho, 



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

52 

 

sim, Que a história foi vida real, quero dizer, Não tenha a 

menor dúvida, Que seria de nós se não existisse o deleatur, 

suspirou o revisor (SARAMAGO, 1989, p. 16). 

 

A encenação romanesca denota, de forma clara, ser a História nada mais que 

uma transfiguração, por meio da Ficção, de fatos incompletos. Essa concepção, bem 

construída em fios narrativos entrelaçadores de fictum e factum, desvela uma marca 

da escrita saramaguiana. Desde Manual de pintura e Caligrafia, o escritor oferece a 

seus leitores contextos históricos que ora funcionam como pano de fundo, ora como 

mola propulsora da narrativa. Tais qualidades levantou dois caminhos críticos 

diferentes: os primeiros alegam, apressadamente, serem os romances do escritor 

português, de fato, históricos; já os outros, creem que seus textos poderiam ser 

conceituados com o rótulo das metaficções historiográficas. 

Quanto aos críticos que indicia(ra)m ser o romance saramaguiano histórico, 

o é o próprio escritor português quem os combate. Para Saramago, o passado e 

apenas uma bruma e sua leitura tem de ser crítica e, também, ficcional. Em debate 

organizado pela Folha de São Paulo em 1988, cuja temática era “Ficção como 

História, História como Ficção”, o autor, em palestra, esclareceu seu intento quanto 

ao tratamento da questão: a História “não só funciona como ficção, ela é ficção”. 

Nesse ínterim, seu leitor, quando compactua e participa desse novo universo criado 

pelos textos, retém a consciência de que o processo discursivo estabelecido atenta 

para pontos que a História deixou de lado. Segundo o próprio Saramago: 

 

se a leitura histórica operada pelo romance for uma leitura 

crítica, essa operação poderá provocar uma instabilidade, 

uma vibração temporal, uma perturbação, causadas pelo 

confronto entre o que sucedeu e o que poderia ter sucedido, 

como se, saudavelmente, os fatos começassem a duvidar de si 

próprios (SARAMAGO, 1997, p. 623). 

 

Em outras palavras, os romances saramaguianos podem até ser históricos, 

desde que entendamos este histórico não como fim último, mas como mote criador 

que, a partir de si, projeta um universo independente. Dessa maneira, o tratamento 

dado pelo autor à escrita o afasta do popular romance histórico de cariz romântica, 

comum do século XIX. Os momentos pontuais não servem, na narrativa 

saramaguiana, enquanto fundo de desenvolvimento da ficção, antes reorganizam a 

História, desvelando ser a factualidade uma grande ilusão, um construto passível de 

ser desfeito já que ficcionista e historiador possuem semelhanças na liberdade 

subjetiva de recortar e recriar acontecimentos. Portanto, o escritor trabalha a 

contrapelo, em um processo de reescrita no qual importa menos a verdade e muito 

mais seu modus faciendi, de maneira a conduzir o leitor a uma apropriação de um 



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

53 

 

passado necessário de ser completado e interpretado. Um leitor capaz de implantar, 

na leitura, significado aos fatos narrados. Uma escrita na qual o conteúdo não é 

pronto, mas algo a ser lançado como semente, um produto de cultivo, resguardo e 

reflexão. 

Quando o crítico de Saramago deixa-se levar pela corrente das opiniões 

vigentes e, sem notar a expressão estilística do escritor, julgam-no preferivelmente 

como escritor de romances de pendor histórico, cuja necessidade maior é a de 

preencher lacunas, falhas e silêncios em busca de exprimir/traduzir os (des-

com)passos da sociedade portuguesa, eles esquecem-se do estilo. Tal tipo de analise 

não observa que a ficção promove a criação de textos com um fundo histórico e 

geram, a priori, narrativas de base realista, nas quais a linguagem se ancora em uma 

factualidade extratextual. Contudo, essa premissa não se aplica aos romances de 

Saramago. Seus leitores sabem que esses apresentam fortes laivos insólitos, grande 

vocação auto reflexiva e um processo de escrita que expõe a si enquanto construção. 

Seu ritmo, expressão e conteúdo subversivo se chocam com o esquema clássico, 

entrando em atrito no seio textual, malogrando o impulso positivista. Com efeito, as 

narrativas saramaguiana deveriam tornar-se históricas, mas acabam por constituir 

“fábulas inesperadas que entrosam a História com o presente e com o futuro, sem a 

ambição de procurar qualquer ensinamento directo” (BAPTISTA-BASTOS, 1996, p. 

73). 

Essas “fábulas” assinóticas, libertas das barreiras do tradicional, 

transformam-se em textos autoficcionais: se constroem pela História e se 

desconstroem pelo discurso. Ostentam suas formas de produção enunciativa – 

marca que incita o alocutário por meio de provocações, questionamentos e 

perquirições realizadas através de uma escrita engajada, opinativa e, muitas vezes, 

cheia de pausas na fábula para o autor implícito se manifestar. Livros como 

Levantado do chão, Memorial do convento, O ano da morte de Ricardo Reis ou 

História do cerco de Lisboa promovem, através da ficção, uma reorganização do 

elemento factual sob perspectiva desmistificadora; ou, como assevera Reis, os 

romances de Saramago “tem feito da História motivo de reflexão e tema de reescrita” 

(REIS, 1994, p. 171). Por conseguinte, não seria inviável aproximar os textos do 

escritor português do conceito de metaficção historiográfica proposto por Linda 

Hutcheon. 

Para a crítica canadense, as metaficções compreendem uma nova maneira de 

se fazer literatura, na qual o processo de ficcionalização da História exige a 

cumplicidade do leitor, subverte as formas e valores tradicionais e instaura a 

possibilidade como processo de construção da verdade histórica. Segundo a 

pesquisadora, as metaficções são consistem “numa forma de romance que enquanto 

gênero se destaca pela sua intensa reflexividade e mesmo assim, se apropria de 

acontecimentos e personagens históricos” nas quais “a autoconsciência teórica 

sobre a história e a ficção como criações humanas passa a ser base para seu repensar 



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

54 

 

e sua reelaboração das formas do passado” (HUTCHEON, 1991, p. 21). Partindo 

dessas considerações, podemos ler a presença da História nas primeiras ficções 

saramaguianas como algo concebido enquanto um arcabouço de fatos moventes. Em 

outras palavras, frente à versão tradicional – o fato e seu discurso – o acontecimento 

histórico passa a ser uma possibilidade que “pode” ter acontecido, um portentoso 

talvez. Assim, o discurso factual faz-se, então, enquanto grande dúvida, tendo em sua 

afirmação marcas de incerteza. 

Surgido logo após a Revolução de 1974, o romance de Saramago muitas vezes 

foi lido como uma reação à visão ainda arraigada no social que fora imposta pelo 

regime salazarista. Contudo, lido em profundidade, o texto do escritor ultrapassa o 

mero empenhamento e, em sua resposta ficcional, revisa a condição pátria, foca o 

marginalizado e registra a História menor e popular. 

O passado, em Saramago, deixa de funcionar como uma força, se 

desmitologiza (tal qual pretendia Barthes) e reinsere a mimese como condição da 

realidade contada, pois “a rememoração do passado não implica simplesmente a 

restauração do passado, mas também uma transformação do presente tal que, se o 

passado perdido aí for reencontrado, ele não fique o mesmo, mas seja, ele também, 

retomado e transformado” (GAGNEBIN, 1994, p. 19). Destarte, essa (re)escrita da 

História implica uma prática de leitura avessa à sacralização de fatos e/ou figuras 

do passado; o presente é concebido como “ponto de possibilidade” para apropriação 

de um acontecido que, ao mesmo tempo, preserva e inova o pretérito. Esse projeto 

adota o factual enquanto matéria constitutiva, mas sua transfiguração opera um 

processo no qual há uma plausibilidade na correspondência entre fictum e factum – 

elementos bem delineados e faceiramente emaranhados pela voz narrativa. O leitor 

é guiado por esse narrador oralizado, implantador de um projeto escritural de forma 

coesa e sutil no labirinto textual que produz. 

Destarte, é inegável que seja o narrador dos romances de Saramago quem faz 

dos acontecimentos plausibilidades, pois, como já indiciara Hutcheon, “embora os 

acontecimentos tenham mesmo acontecido num passado empírico, nós 

denominamos esses acontecimentos como fatos históricos por meio da seleção e do 

posicionamento narrativo” (1991, p. 131). A partir de então, os anais da 

historiografia oficial não são mais verdades, mas traduções de uma perspectiva. O 

registro romanesco saramaguiano, por sua vez, procura expressar suas ideias em 

favor de uma polifonia das massas, pois os excluídos passam a ter voz e a narrar suas 

dificuldades e problemáticas sob o ponto de vista de quem sofreu e não de quem 

ouviu ou analisou o fato1. O autor reescreve os fatos para diluir um saber-poder 

instaurado, questioná-lo e deslocar suas perspectivas em favor de novas posturas 

histórico-culturais – muito mais próximas dos sujeitos plurais e anônimos que 

trabalham na construção identitária da sociedade. Em outros termos: 

 



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

55 

 

Estudemos e reescrevamos a história do que fomos. 

Desenterremos e analisemos as pedras velhas, as instituições 

caducas, os usos, as linguagens. Façamos arqueologia. 

Reconheçamos as culturas para que possamos encontrar-nos 

na cultura e dela partir para novo e sucessivo 

reconhecimento. Assim, viremos a desenhar o rosto 

português no esboço do nosso próprio rosto individual, e 

teremos um novo bilhete de identidade, não falsificado, com a 

vera impressão digital, a marca do nosso polegar na história 

sóbria, e por isso exemplar, dos povos (SARAMAGO, 1999, p. 

95). 

 

Tais qualidades e especificidades acabaram por levar o próprio autor a 

afirmar que certa fase de sua escrita (mais especificamente aquela que vai de 

Levantado do chão até O evangelho segundo Jesus Cristo) poderia ser 

denotadamente lida por sua regência quanto à metaficção historiográfica. Assim, a 

presença do passado e a evocação da História são marcas prementes desse período 

de escrita que Saramago denomina de fase da estátua – etapa na qual a identidade 

nacional portuguesa é concebida como uma variável. 

Antes de prosseguirmos, poderíamos tirar uma primeira conclusão do 

porquê deste resgate histórico feito por Saramago. Se, como o escritor deixa claro, a 

História é, também, literatura e, ao negarmos a essa narrativa o ponto de vista do 

subalterno, do fraco, do descontente e do excluído, estamos construindo uma visão 

unilateral da realidade. Por outro lado, ao aceitarmos a perspectiva do narrador 

saramaguiano, conluimos com a instituição, por meio da ficção, de uma narrativa 

alternativa. Não há mais, como no Romance Histórico tradicional, uma história 

dentro da História, todavia, possibilidades ficcionais que destronam a factualidade 

oficial. Em suma, os textos do escritor investem em uma historiografia que não se 

assenta sobre o terreno da veracidade comprovada cientificamente, mas sobre um 

discurso do possível, gerado fora das forças sociais que imperam, passível de 

discussão e reversão. Apesar de suas marcas, tanto o discurso histórico quanto o 

ficcional possuem limites, não se fetichizam, mas, ao contrário, contribuem para o 

avanço da narrativa e sua proposição enquanto possibilidade de descrição da 

verdade. 

Com o lançamento de Ensaio sobre a cegueira a escrita de Saramago adota 

nova postura; o cotidiano de opressão se mistura ao da fantasia em um tempo 

indeterminado, muito próximo ao da contemporaneidade, sem grandes marcas 

históricas especificadoras de um evento particular. Se antes a representação 

literária sobre a História portuguesa indiciava uma responsabilidade ética atribuída 

ao presente em “redimir” as lacunas das gerações passadas, da mesma forma o 

processo (para fugir ao sibilino vocábulo destino) de escrita dos romances que se 



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

56 

 

seguem a Ensaio sobre a cegueira inscrevem-se como atos de leitura, mas agora do 

presente – com suas agruras e problemáticas. Anteriormente o escritor rememorava 

os fatos e se expressava eticamente por meio de um texto explícito em solidariedade 

para com os que sofreram no passado e nos legaram o presente; agora, parece 

menos preocupado com a questão historiográfica e mais empenhado em desvelar 

problemáticas de fundo ontológico. Há, na construção desses romances, 

pensamentos mais abstratos, temas de cunho filosófico e reflexões mais latas. Temos 

a fabricação de um espaço literário, qual o judiciário ou político, onde o sujeito se 

depara com um conformismo niilista que tem a necessidade de combate-lo para 

(sobre)viver. 

A essa segunda faceta paradigmática de sua escrita o próprio escritor 

denomina como sendo fase da pedra. Assim, se em um primeiro momento – a fase 

da estátua – há um enquadramento da visitação histórica, com ênfase na trajetória 

portuguesa, nesse segundo, o autor redireciona seu discurso narrativo à inserção no 

momento contemporâneo da cultura ocidental; penetra as questões mais caras à 

humanidade em um adensamento reflexivo de alto valor existencial. Para o escritor, 

essa guinada deu-se da seguinte maneira: 

 

Quando terminei O Evangelho ainda não sabia que até então 

tinha andado a descrever estátuas. Tive de entender o novo 

mundo que se me apresentava ao abandonar a superfície da 

pedra e passar para o seu interior, e isso aconteceu com 

Ensaio sobre a cegueira. Percebi, então, que alguma coisa 

tinha terminado na minha vida de escritor e que algo 

diferente estava a começar (SARAMAGO, 2013, p. 42). 

 

O trecho evidencia um caráter interessante da poética saramaguiana: ela se 

faz reflexiva quanto ao tempo em que está inserida. Como elucida Pareyson, essa 

ação de ler a realidade em acontecimento “se adere à espiritualidade do artista e 

traduz seu gosto em termos normativos e operativos ” (1997, p. 18). Essa aderência 

conlui coetaneidade e poeticidade para gerar romances, em seu labor fictício, 

capazes de apontar falhas, dificuldades, enigmas interiores, direções problemáticas 

e conflitos internos dos sujeitos atuais em diversas e (im)prováveis situações; um 

filtro a olhar para o hoje de forma crítica, embasada e participativa. Contudo, nem 

Saramago e nem nossa reflexão pretende afirmar que essa trajetória de escrita 

abandone uma temática para inserir-se em outra. Ao contrário, o escritor, na 

verdade, trilha um percurso que vai do histórico para um fundo cultural 

extremamente rico e extenso, no qual o produto humano não é revisitado, mas 

inaugurado. 

Em nossas leituras da obra saramaguiana, acreditamos que, frente a essa 

nova “forma” apresentada pela fase da pedra, ainda exista um fundo historiográfico 



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

57 

 

em discussão que timidamente entra em êxtase nos subterfúgios do tom ontológico. 

Quase sub-repticiamente, a literatura do escritor afirma sua potência própria por 

meio do abandono às normas e as hierarquias até então vigentes, porém, mantendo 

com elas certa proximidade em sua profundidade. Destarte, a representação 

marcada pelo poder da factualidade é abandonada em favor de uma natureza 

interna de forte pendor alegórico. Essa marca instaura, na fase pétrea, um regime de 

significação cuja maior qualidade é dizer de forma menos direta. Em outros termos, 

a História não é abandonada, mas representada em processos diferentes àqueles da 

fase estatuária; o histórico passa de tema a motivo de sua obra. O pulo que distancia 

o tema do motivo apresenta uma “mudança” que, entretanto, não baliza um novo 

princípio diretivo, antes uma intenção geral disseminada diversamente por meio de 

processos e produtos singulares. Ao nos debruçarmos sobre O homem duplicado, 

publicado em 2002, podemos constatar ser esse um exemplo prenhe dessa 

qualidade estilística apontada. Ao abandonar a natureza fundacional da questão 

historiográfica, o texto apresenta uma estrutura de desconstrução do paradigma da 

afirmação do conceito; toma o histórico não mais como tema, mas motivo de escrita. 

Ao inscrever-se como romance, coaduna-se com uma linhagem que rompe com o 

modelo e promove uma interferência na causalidade, remarcando todo seu regime 

de significação. 

A narrativa alcança sua originalidade por apresentar, em uma primeira 

camada, um argumento simples, de sequência linear e fácil compreensão: uma 

personagem vive às voltas com uma disfunção psicológica comum ao sujeito 

contemporâneo. O professor de História Tertuliano Máximo Afonso “anda muito 

necessitado de estímulos que o distraiam, vive só e aborrece-se, ou, para falar com 

a exactidão clínica que a actualidade requer, rendeu-se à temporal fraqueza de 

ânimo ordinariamente conhecida por depressão” (SARAMAGO, p. 9). Sem muito a 

fazer, a personagem acata a sugestão de seu amigo – o professor de Matemática – de 

assistir a um filme banal chamado Quem porfia mata caça como modo de enfrentar 

seus problemas depressivos. Durante o filme, o protagonista nota a presença de um 

ator que possui sua exata aparência, sendo a única diferença entre ambos o bigode 

usado pela personagem cinematográfica. A partir desse momento, Tertuliano 

Máximo Afonso inicia uma busca incessante para saber quem é aquele homem de 

igual semelhança à sua. A compulsão por conhecer seu duplo termina quando, 

depois de assistir a dezenas de títulos, a personagem descobre, afinal, que o nome 

do ator procurado é Daniel Santa-Clara, pseudônimo de António Claro. A partir de 

então, o protagonista decide ir atrás de seu igual. Os dois se aproximam e acabam 

por trocar de lugar e identidade. Por conta da troca, António Claro/Daniel Santa-

Clara morre tragicamente e o professor assume definitivamente o lugar e a vida do 

ator. Com efeito, essa pequena súmula já nos permite constatar que a existência de 

registro do ser Tertuliano Máximo Afonso morre, mas sua essência, seu Eu 

permanece. Não a toa o narrador de O Homem Duplicado coloca um historiador – 



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

58 

 

representante do Real, do concreto – em uma busca obsessiva pelo ator, seu duplo – 

representante da Ficção. O contato entre as duas personagens incita uma 

reorganização, alegórica, das bases interpretativas comuns para instaurar uma 

questão intrínseca, motivo do romance: o embate História/Ficção. 

A narrativa apresenta, sem necessidade de maiores descrições, um conflito 

ontológico. Contudo, as mínimas ocorrências da História e sua relação com o 

ficcional vão se delineando de forma a apresentar uma reflexão alegórica da questão. 

A epígrafe que inaugura o texto explicita: “o caos é uma ordem por decifrar”. A 

afirmação apenas indicia a necessidade de organizar o caótico para uma possível 

leitura das proposições romanescas. Em outros termos, ela sumariza o 

procedimento; informações caóticas apresentadas a esmo, mas quando observadas 

de perto, concatenadas em um caminho que facilita as diversas possibilidades 

interpretativas. Ou seja, é inegável que possamos realizar uma análise de O homem 

duplicado sem nos valermos de operadores textuais para a proposição alegórica, 

entretanto, essa proposição amplia o campo de leitura e extrai uma significação 

consistente do romance. 

Essa qualidade em prescindir do conhecimento ou mesmo do exame 

detalhado dos seus elementos narrativos mais explícitos demanda o romance como 

uma espécie de corpo de diversas peles, cada uma mais profunda que a outra e, 

conforme as descobrimos, novos horizontes interpretativos são revelados. Assim, o 

tema se apresenta enquanto reflexão sobre a identidade, mas o motivo, camada mais 

profunda da textualidade de O homem duplicado, insere novas nuances e 

probabilidades de significativas. 

A atmosfera implícita resultante da forte carga simbólica e sugestiva é 

bastante acentuada em O homem duplicado, além da marca narrativa que é 

indicativo inconfundível próprio escritor português. Partimos então de alguns 

conceitos indiciados pelo próprio romance para adentrarmos seus fios alegóricos. 

Valer-nos-emos desses conceitos já que, como elucida-nos Deleuze, eles “têm vários 

aspectos possíveis. Por muito tempo eles foram usados para determinar o que uma 

coisa é (essência)” (1992, p. 37). Conquanto não ansiemos chegar à essência do 

romance, os conceitos subtraídos desse são de grande serventia para 

compreendermos um de seus matizes. Nossa predileção, neste momento, por um 

discurso crítico embasado por questões intertextuais e textualistas se dá porque 

esse tipo de metadiscurso aparenta-se capaz de reconhecer o sociológico, mas 

também o ético e o sócio histórico que demandam à literatura uma função cognitiva 

específica. Ao nos valermos do corpus literário intrínseco e, a partir daí, de suas 

reverberações queremos devolver à ficção sua possibilidade ontogenética. 

Com tais fatos, não queremos chegar a alguma essência do romance – pois 

compreender não é chegar a coincidir com o centro –, mas elucidar a possível 

abrangência da alegoria motivadora da trama de O homem duplicado. Esse conjunto 

de fios cruzados na urdidura textual em forma transversal revelam marcas da 



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

59 

 

História – não mais como foco, mas agora uma abstração transformada em 

personagem – em deflagração. A primeira delas, como já apontamos, está em 

Tertuliano Máximo Afonso ser professor da disciplina.  

Por seu turno, António Claro/Daniel Santa-Clara é ator, mestre do 

mascaramento, da invenção, da atuação e prefigura a representação do Ficcional. 

Apesar de chamar-se António Claro, sua identidade é dada, a primeiro momento, 

como Daniel Santa-Clara. Essa ambiguidade de nomes – uma duplicidade, máscara 

social – expressa o atributo plural da personagem. Essa multiplicidade, de forma 

análoga, representa figurativamente a ficção e suas diversas possibilidades de 

travestimento – quando não sua força em representar a diversidade do Uno. A 

atitude ágil, despretensiosa e surpreendente do antagonista assume os predicados 

do ficcional: fora do poder, longe da previsibilidade panfletária, subversivo, 

desviante, muitas vezes trapaceiro2. 

A escolha, nada aleatória, de um docente e um ator indicia a retomada do 

mote Ficção/História já presente em um primeiro momento, mas, desta feita, por 

meio de um jogo metalinguístico, no qual o autor usará as duas principais 

personagens dúplices como personificações em ação para perceber, em novos 

vieses, as ações tanto da História quanto da Ficção. Ao adentrar o mundo de O 

homem duplicado, encontramo-nos diretamente envolvidos pelos problemas das 

personagens. O narrador, onisciente, não se volta para uma personagem, mas fá-las 

tornarem-se questão. Visto por essa faceta, o livro todo é uma discussão 

metalinguística a respeito da precedência dos dois universos de conhecimento. 

Temos, no nível textual, uma narrativa contada de forma direta e linear e, no 

nível interdiscursivo, a discussão sobre o “conflito” História/Ficção. Tal qual nos 

romances anteriores, não há em O homem duplicado uma sobreposição de 

conhecimentos. A História não é vista como majoritária e nem a Ficção como algo 

superior ao historiográfico. Há, de forma declarada, o questionamento da 

veracidade historiográfica e, mais que isso, a proposição de uma junção de saberes 

para a composição do fato. Não é outra coisa que elucida o autor ao afirmar: 

 

dos historiadores só se espera que façam história, e eles, de 

uma maneira ou outra, sem surpresa, sempre a fazem, ao 

passo que o romancista, de quem se conta que não faça mais 

que a sua ficçãozinha de cada dia, acaba por surpreender, e 

pelos vistos muitos, se guiou essa ficção pelos caminhos da 

história como se leva uma pequena lanterna de Mão que vai 

iluminando os cantos e os recantos do tempo com simpatia 

indulgente e irónica compaixão (SARAMAGO, 1997, p. 113). 

 

A imprecisão dos limites entre as duas formas de conhecimento permite que 

Saramago construa um romance no qual as fronteiras se interpenetrem. Afirma 



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

60 

 

Teresa Cristina: “se a História tende para o literário, não é menos evidente que a 

ficção, de modo geral, sonhe penetrar nos domínios seguros da verdade histórica”. 

Assim, o autor português nos apresenta, novamente, uma narrativa em que a 

“História se quer ficção, e não apenas (sic) uma ficção que se compactua com a 

História” (CERDEIRA 1989, p. 26). 

O romance apresenta a ideia de traçar leituras possíveis do mundo. 

Apresentando discursos provenientes de diferentes esferas, Saramago constrói uma 

comunicação que aprimora a consciência do leitor em sua relação com o mundo. Ora, 

a literatura é uma forma de driblar o poder. Esse drible, enquanto estratégia contra-

ideológica, se manifesta em O homem duplicado por meio do oximoro: na existência 

humana entre História (os fatos históricos lentos e monótonos) e a ficção (as 

narrativas rápidas e superficiais do cinema de baixa qualidade, a mentira que se 

fantasia de veracidade), a aliança de valores opostos gera antes um terreno de 

ambiguidades que uma explanação teórica, desliza os sentidos.  

Partindo dessa suposição, podemos analisar cada uma das duas personagens 

por esse pressuposto. António Claro/Daniel Santa-Clara possui um papel secundário 

no cinema, mas vem ganhando espaço, assim como a Ficção tem seu espaço como 

área de possibilidade de conhecimento. Ele vive da arte de representar ou, na 

celebre afirmação de Aristóteles, sobrevive “daquilo que poderia ter acontecido”. 

O conflito da narrativa tem início quando as personagens se conhecem. Eles 

marcam um encontro em uma casa de campo e têm a necessidade de saber quem 

nasceu primeiro e, portanto, qual tem a primogenitura e a primazia sobre o outro. O 

desenvolvimento narrativo de O homem duplicado aponta para um processo 

filosófico muito mais complexo, revelado nas entrelinhas do discurso: quem, afinal, 

é mais importante, a História ou a Ficção? Há “uma espécie de consciência de 

primogenitura que neste momento se está rebelando contra a ameaça, como se um 

ambicioso irmão bastardo aí viesse para apear o trono” (SARAMAGO, 2002, p. 175). 

A importância desse dado é tão grande que, já no primeiro encontro, os sósias 

manifestam o desejo de verem os documentos um do outro para saber quem é mais 

velho. Descobrem terem nascido no mesmo ano, mês e dia, restando saber a hora. 

Tertuliano Máximo Afonso diz seu horário de nascimento e, quando António Claro 

afirma que nasceu as treze e vinte e nove – trinta e um minutos antes de seu 

duplicado – a narrativa causa um conflito, pois não sabemos se António Claro/Daniel 

Santa-Clara inventou ou não sua data de nascença, tendo em vista que este 

personagem mascara fatos e verdades. 

Teoricamente, parece-nos que António Claro/Daniel Santa-Clara tenha sido 

o segundo a nascer, pois como Marx observou, “todos os fatos e personagens de 

grande importância na história do mundo ocorrem, por assim dizer, duas vezes. E 

esqueceu-se de acrescentar: a primeira vez como tragédia, a segunda como farsa” 

(MARX, 2011, p. 25). Ora, se Marx está certo, analogicamente o primeiro dos 

duplicados deveria ser um homem trágico, enquanto o segundo seria um farsante. A 



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

61 

 

vida apática e abúlica de Tertuliano Máximo Afonso marca-o como sujeito trágico. Já 

António Claro/Daniel Santa-Clara é o “farsante”, ficcional por natureza3. Vivendo de 

altos e baixos, de mudanças bruscas e de posturas antagônicas, António 

Claro/Daniel Santa-Clara difere, em ações e atitudes, de seu duplo Tertuliano 

Máximo Afonso: ele gosta de encenar. A marca da encenação (assinalada 

principalmente pela representação da identidade do outro e pelo adultério) 

transformam-no no sujeito que tenta assumir, enquanto ficção, a realidade histórica. 

A partir de tal situação constitutiva – e tomando-a como um operador textual 

– é possível inferir que o Ficcional se passa por Factual, Histórico, assume seu lugar. 

Às vezes apenas para falseá-la, mas também para revelar outras facetas da 

veracidade, como ciência de construção desse todo que é a realidade. Assim erige a 

Ficção um lugar seu, que lhe cabe por direito; António se faz Tertuliano. 

Na sequência narrativa, Tertuliano Máximo Afonso troca de lugar com seu 

duplo e passa um fim de semana com Helena, a mulher deste, enquanto António 

Claro/Daniel Santa-Clara vai a uma casa de campo com a namorada de seu Sósia, 

Maria da Paz. Esse momento em que os duplicados trocam de posição empreende 

uma série de possibilidades significativas. O homem duplicado arrasta, como 

afirmou Deleuze, “a língua para fora de seus sulcos costumeiros” para “levá-la a 

delirar” (1997, p. 9). Esse delírio textual encobre uma posição já desvelada por 

Saramago de forma estatuária, mas agora vivida em estado pétreo: para diferenciar 

Ficção de História sobram apenas pequenas minudências estruturais. Uma delas é a 

marca da aliança no dedo de António Claro/Daniel Santa-Clara, que faz Maria da Paz 

descobrir o engodo. Essa marca encobre, alegoricamente, não existir diferença entre 

os ramos histórico e ficcional; eles possuem um caráter indiscernível. A História se 

revela enquanto construção artística, encenação e não expoente único da verdade. 

Já a Ficção se faz enquanto processo imaginário cuja marca é transpor a falta de 

factualidade por meio de possíveis simbólicos. Já não há distinção: Tertuliano se faz 

António, que se fez (é) Daniel. 

O uso de um nome artístico é outro indício da dissimulação por parte do 

ficcional em António Claro/Daniel Santa-Clara. Quase tudo no ator é ficção, até seu 

nome é inventado. No entanto tem personalidade própria e prefere que seu nome 

artístico seja considerado um heterônimo, ao invés de pseudônimo (SARAMAGO, 

2002, p. 155). Isso, como já nos ensinou a lição literária de Fernando Pessoa, implica 

conceitualmente a invenção de outro ser com características próprias, o que permite 

à ficção e à realidade caminharem lado a lado. Ou seja, com cautela a criação artística 

se traveste para fecundar a realidade. 

Ao tomar para si o conceito de Fernando Pessoa, a personagem saramaguiana 

(re)inventa, cria conceitos para se explicar, se desvelar. Assim, implicitamente o 

romance denota serem fictum e factum heterônimos de uma verdade maior, 

impossível de se alcançar. A lógica da ficção ou realidade é suplantada pela 

multiplicidade do e. Há a implantação de uma “gagueira criadora”, um “uso 



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

62 

 

estrangeiro da língua (...) em oposição a seu uso conforme e dominante fundado 

sobre o verbo ser” e que implanta no tecido textual “a diversidade, a multiplicidade, 

a destruição das identidades” (DELEUZE, 1992, p. 62). Dessa forma, a duplicidade 

que emana dessa narrativa ultrapassa a mera discussão sobre características 

capazes de distinguir pessoas e alcança a questão identitária do universo científico. 

A sonhada individualização dos ramos do conhecimento em seus compartimentos é 

minada por um processo que impede o uno, o identificável, de existir. A estabilidade 

é quebrada por um processo de denegação do uno frente a esse imbricamento 

heteronômico, pois “a multiplicidade está precisamente no E, que não tem a mesma 

natureza dos elementos nem dos conjuntos” (DELEUZE, 1992, p. 62). O continuo E 

substitui o OU no uso estrangeiro4 e rebate a dominância da identidade. 

Por seu turno, Tertuliano Máximo Afonso é um sujeito que se crê monolítico, 

fechado, completo; afirma ter um emprego fixo e uma profissão honrada, que crê ser 

mais nobre, mas menos prestigiada, que a de António Claro/Daniel Santa-Clara: 

 

Eu, ao menos sou professor de história, murmurou. Uma 

declaração assim, que acintosamente tinha pretendido 

determinar e enfatizar a sua superioridade, não apenas 

profissional, mas também moral e social, em relação à 

insignificância do papel da personagem. (SARAMAGO, 2002, 

p.89). 

 

Essa clandestina e simplória afirmação, quase sub-repticiamente aparecida, 

poderia nos levar a pensar que, se Saramago elege como protagonista de sua trama 

uma personagem estabelecida por um viés factual e, mais que isso, sobrevive no final 

frente a seu duplo – representante do labor imaginativo –, há uma demonstração, 

por escrito, de que a História é superior à Ficção? A resposta seria mais conveniente 

de encontrar nas diversas sendas entreabertas pelo pensamento do escritor. Em 

uma entrevista a Francisco José Viegas, o escritor declara: 

 

A história é como a verdade. Quando pensamos nessa 

expressão tão usada – verdade histórica – é que nos 

apercebemos melhor de que se a verdade, como tal, não 

existe, então também não pode haver uma verdade histórica. 

Sabendo nós também, por outro lado, que a história é a leitura 

de um determinado momento de uma certa gravidade, de 

uma determinada situação social, económica, política, de tudo 

aquilo que se entenda aí, então não há "história" mas sim 

"histórias", do mesmo modo que não há verdade mas há 

verdades, e a história depende de quem a olhe. Depende de 

quem a escreve (1998, p. 34). 



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

63 

 

 

O escritor explicita, de forma contundente, que para ele a História não 

apresenta uma Verdade, mas verdades expressas segundo os desígnios de seus 

produtores. Não queremos ser demasiado biográficos, mas se tomarmos a fala de 

Saramago como mote de seu processo criador, chegamos à conclusão de que, para a 

interioridade ficcional de seu texto, escrever é ler interpretativamente certa 

situação. Se dois sujeitos, munidos de seus instrumentais, podem ler de forma 

diversa uma mesma situação, a veridicidade artística em momento algum é maior, 

melhor ou mais apropriada que a veridicidade historiográfica. Ficção e História são 

modos, instrumentais, ferramentas de leitura da realidade. São processos 

imbricados, complementares, coadjuvantes na formação da realidade. Ou seja, 

Saramago desconstrói a noção de superioridade entre essas duas formas de 

conhecimento. 

A mesma resposta está dada ficcionalmente. Quando pensamos em 

originalidade e cópia – preocupação latente das duas personagens principais –, 

devemos notar serem termos relativos ao universo da Arte. Ao transportá-los para 

o domínio biológico, o escritor repatria a humanidade a um cânone estético. Ou seja, 

somos todos seres ficcionais porque possuímos, também, uma identidade estética. 

Há, em correspondência a essa leitura do humano no romance, a tese defendida por 

Tertuliano Máximo Afonso de que a História para ser ensinada de melhor modo, 

deveria partir do presente para o passado e não do passado para o presente. Essa 

inversão aparentemente simplória encerra a proposta revolucionaria 

saramaguiana, o presente, enquanto construção – também estética – a ler o passado 

enquanto arcabouço para o futuro. É da perspectiva presente, que encerra uma 

leitura pessoal e particular da vida, que a narrativa propõe ser ponto de 

interpretação: entender a História como feita por seres comuns, no qual seu 

paralelismo com a Ficção se converte em similaridade. 

Voltando ao romance e seus níveis, após Maria da Paz descobrir a farsa 

ocorrida com a troca dos dois duplicados e morrer, juntamente com António 

Claro/Daniel Santa-Clara, o direcionamento narrativo muda. Saramago aparenta 

não mostrar mais a igualdade entre Ficção e História, mas imbrica-as – tal qual em 

suas narrativas da fase estatuária – por meio de um distanciamento narrativo, até 

alcançar de seus leitores uma visão diferenciada dessa relação. Esse 

entrecruzamento se inicia antes mesmo da troca final, quando Tertuliano Máximo 

Afonso se tra(ns)veste de personagem artística: 

 

o pior defeito deste homem, pelo menos desde que o 

conhecemos, tem sido o excesso de imaginação, na verdade 

ninguém diria que se trata de um professor de História a 

quem só os factos deveriam interessar, só por ter visto pelas 

costas a mulher que acaba de passar já o temos aqui a falsear 



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

64 

 

identidades, ainda por cima de uma pessoa a quem não 

conhece, (...) Justiça deve ser feito no entanto a Tertuliano 

Máximo Afonso porque apesar de sua tendência para o 

desvairo imaginativo, ainda consegue, em momentos 

decisivos, sobrepor-lhe uma frieza de cálculo que faria 

empalidecer de ciúme profissional o mais encalecido dos 

especuladores da bolsa (SARAMAGO, 2002, p. 173). 

 

Ao tomar o lugar do outro, a personagem fica mais excitada, mais contente 

com sua nova posição; o mesmo ocorre com o ator. Por isso o tratamento dispensado 

pelos duplos à mulher do outro é tão diferente daquela dispensada à sua própria. 

Tertuliano Máximo Afonso aprecia mais a esposa de António Claro/Daniel Santa-

Clara, enquanto este gosta mais da namorada do professor de História. Em um 

contexto no qual as Grandes Utopias – razão, sujeito, sentido, verdade, totalidade – 

entram em decadência, não há mais futuro, lugar de realização de desejos ou 

quaisquer esperanças. Desiludida com os problemas que demandaram da evolução, 

a sociedade (e as personagens que a representam no romance) mobiliza-se frente à 

única possibilidade restante, a conservação. Essa ação simboliza o momento 

contemporâneo, em que temos uma aliança entre ficção e apropriação dos 

acontecimentos e personagens históricas. Ou, segundo a concepção e Hutcheon 

(1991), temos a História apresentada dentro da ficção, uma tomada ficcional do 

espaço dito factual. Assim, a ela sobrevive disfarçada em seu contraponto. O 

escrever sobre a História se faz sob o escrever da história. Como expressa o próprio 

narrador: 

A diferença não é grande, A nossa colega de Literatura diria 

que é, pelo contrário, enorme, e ela entende dessas coisas, 

creio que subtilezas e matizes a literatura é quase como a 

matemática, Já eu, pobre de mim, pertenço à área da História, 

onde os matizes e as subtilezas não existem, Existiriam se a 

História pudesse ser, digamos assim, o retrato da vida, Estou 

a estranhá-lo, não é próprio de si ser tão convencionalmente 

retórico, Tem toda a razão, em tal caso a História não seria a 

vida, apenas um dos retratos possíveis dela, parecidos, sim, 

mas nunca iguais (SARAMAGO, 2002, p. 145-146). 

 

O discurso do romance parece ceder à antiga problemática que a Poética de 

Saramago já perquiriu e volta-se, novamente, às questões historiográficas qual em 

O ano da morte de Ricardo Reis ou Memorial do convento. Ora, é justamente aqui o 

ponto no qual a reflexão de O homem duplicado alcança a assertiva de Raimundo 

Silva comentado logo no início destas reflexões. A literatura, para o narrador, 

permanece sendo o contrário da vida, sua figuração, imagem que a reflete/refrata 



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

65 

 

por meio de processos ordinários e extraordinários. Seu bojo, por qualidades e 

possibilidades, carrega fatos sociológicos, históricos, antropológicos, incomuns, 

mágicos e sobrenaturais. O romance comprova que tudo quanto não for vida, é 

literatura, pois ela já existia antes de ter nascido. Novamente o escritor deixa 

entrever Literatura como é um termo genérico, abrangente das artes gerais 

produzidas pela humanidade: pintura, música, História. 

Não há mais pares, dúplices, mas heteronímias, faces de uma mesma 

coisa/realidade. Artefato múltiplo. Logo, Tertuliano Máximo Afonso e António 

Claro/Daniel Santa-Clara apresentam um oximoro, História e Arte são ficções 

construídas, faces de uma mesma Pessoa. Distâncias que se completam. Realidades 

díspares indiscerníveis. História como reverso da Arte e vice-versa. Por isso que 

Tertuliano Máximo Afonso (personagem histórica) assume a vida de António 

Claro/Daniel Santa-Clara (personagem artística) quando esta morre. A História 

toma o processo ficcional para si e incorpora-o para se erigir. 

Saramago já havia afirmado alhures que se “a verdade existisse, teria de 

existir desde sempre”. Ora, essa falta de veridicidade, de factualidade plena da 

História com H maiúsculo comprova que são “muitas verdades (...), são muitas e têm 

que lutar umas contra as outras” (VIEGAS, 1998, p. 39). Assim, a proposição geral e 

dicionarizada de que o conceito História é um conjunto de conhecimentos relativos 

ao passado da humanidade e sua evolução passa, nas mãos do escritor, a ser 

insinuado, também, como um provedor de fatos, a certo ponto, repleto de surpresas 

ficcionadas. A factualidade torna a ter a ficcionalidade como horizonte, pois a 

absolutização da verdade – mesmo quando devidamente instrumentalizada pelo 

apoio em documentos da tradição – passa a ser uma falácia. 

Contudo, apesar de parecer caótica, a constatação de que a Verdade Absoluta 

é inatingível, a perda das certezas promove um novo modo de saber, desconfiado do 

poder e suas formas de monumentalizar-se. Há, em imediato, a implantação, no seio 

dessa verdade, um combate em favor da pluralidade. Assim, a vida é inventada e 

pode, finalmente, expressar sua riqueza e vitalidade. Como bem expõe Stiegler,  

“essa vontade de crer como ficção, e a fatura dessa ficção, dado que ela é sempre, de 

alguma forma, uma manufatura, é também a questão de um poder crer, de um poder 

ficcionar, de um poder da ficção, de uma potência que condiciona uma vontade” 

(2005, p. 319). Em outros termos, a vida precisa da ficção em seu horizonte para seu 

acontecer. Essa serve, então, para situarmos as ideias e, de mansinho, chegarmos a 

uma possibilidade dialógica do coletivo. 

Ao assumir a vida do outro, Tertuliano Máximo Afonso acresce a sua 

personalidade uma nova perspectiva, tal qual a História, ao acrescer a si a Literatura, 

excita o passado para reavê-lo. A ficção da matéria factual produz os possíveis 

dentro do limite do mundo empírico, acata o socialmente construído, projeta nele 

plausibilidades e historiciza a multiplicidade da vida. 



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

66 

 

Caracterizado por buscar de probabilidades romanescas para ler o fazer 

histórico como invenção e criação, O homem duplicado forja uma “visão” 

diferenciada, à margem da oficial. Essa “outra” visão leva o leitor a questionar as 

supostas verdades veiculadas pela ideologia dominante e põe em dúvida o mundo 

em que vivemos, combatendo a imposição de ideias absolutas. Aqui poderíamos 

encontrar uma justificativa do porquê da persistência do tema já há muito discutido 

pelo escritor: combater o monologismo da História; encontrar outra forma, menos 

científica e mais ficcional, de ver o ser humano e suas labirínticas vidas. 

Contudo, o romance apresenta uma novidade frente a todos os outros, um 

novo dado. Porque o duplo é metonímia do outro, a História é contiguidade da 

Literatura, aquela continua a ação desta ou, como bem expressa Seixo, “uma toada 

litaníaca, ligada à seriação e não à hierarquização (a uma valorização da parataxe 

sobre a hipotaxe, da igualdade sobre o desnivelamento)” (1999, p. 70). O romance 

decreta estarmos longe de uma postura de estrita consonância ou de identidade 

entre discurso ficcional e acontecimento histórico. Um, enquanto dúplice do outro, 

batalha por suas frentes e construções em favor de uma não univocidade, mas da 

pluralidade possível do Uno. Essa marca é, ainda, mostrada de uma forma um tanto 

quanto específica. Enquanto trabalha, Tertuliano Máximo Afonso é convidado pelo 

diretor a de uma reunião na qual seria analisada uma proposta de atualização 

pedagógica provinda do Ministério de Educação. Na reunião há a proposta de uma 

mudança drástica no ensino da disciplina: 

 

Em minha opinião, disse ele, a única opção importante, a 

única decisão séria que será necessário tomar no que respeita 

ao conhecimento da História, é se deveremos ensiná-la de trás 

para diante ou, segundo a minha opinião, de diante para trás, 

todo o mais, não sendo despiciendo, está condicionado pela 

escolha que se fizer, toda a gente sabe que assim é, mas 

continua a fazer-se de conta que não. Os efeitos da perorata 

foram os de sempre, suspiro de mal resignada paciência do 

director, trocas de olhares e murmúrios entre os professores. 

O de Matemática também sorriu, mas o seu sorriso foi de 

amistosa cumplicidade, como se dissesse, Você tem razão, 

nada disto é para levar a sério (SARAMAGO, 2002, p. 46). 

 

A visão defendida pela personagem em modificar drasticamente o ensino de 

História, apesar de chocante conquista a aceitação do Diretor. Na sequência, o 

narrador informa: 

Pessoalmente sempre achei interessante a sua ideia, 

Obrigado, senhor director, mas não mo diga a mim, diga-o aos 

meus colegas, diga-o sobretudo ao ministério, aliás, a ideia 



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

67 

 

nem sequer me pertence, não inventei nada, gente mais 

competente do que eu a propôs e a tem defendido, Sem 

resultados que se notem, Compreende-se, senhor director, 

falar do passado é o mais fácil que há, está tudo escrito, é só 

repetir, papaguear, conferir pelos livros o que os alunos 

escrevam nos exercícios ou digam nas chamadas orais, ao 

passo que falar de um presente que a cada minuto nos rebenta 

na cara, falar dele todos os dias do ano ao mesmo tempo que 

se vai navegando pelo rio da História acima até às origens, ou 

lá perto, esforçar-nos por entender cada vez melhor a cadeia 

de acontecimentos que nos trouxe aonde estamos agora, isso 

é outro cantar, dá muito trabalho, exige constância na 

aplicação, há que manter sempre a corda tensa, sem quebra, 

Acho admirável o que acaba de dizer, creio que até o ministro 

se deixaria convencer pela sua eloquência, Duvido, senhor 

director, os ministros são lá postos para nos convencerem a 

nós, Retiro o que lhe tinha dito antes, a partir de hoje apoiá-

lo-ei sem reservas (SARAMAGO, 2002, p. 80). 

 

Os trechos descartam a excessiva carga de informações que geralmente o 

narrador saramaguiano imprime à escrita, mas deixa passar, de forma quase 

imperceptível, que a reviravolta em ensinar o conteúdo histórico de seu final para o 

início não se dá pela questão do ponto de princípio, mas de seu ponto final, 

conquanto contar o que se passou é apenas “repetir, papaguear, conferir pelos 

livros”; a ideia de revolução por meio do histórico se instaura na possibilidade de se 

refletir sobre o presente e seus acontecimentos e, através dele, partir a um passado 

por ser desvendado. 

Quando Saramago traz o presente para dentro da reflexão histórica está 

ampliando, por meio de sua chave de leitura, a ideia de História. Ao aceitar o 

momento presente como histórico o romance promove uma “dobra” (plis), uma 

curva sobre si que rompe elipticamente com a linearidade. Essa dobra produz 

imagens que apontam outras imagens, um mise en abyme brutal; qual um relógio, 

esse processo marca repetidamente a hora, mas em sua circularidade traz sempre 

momentos novos, maneiras diferentes de narrar conceitos modificadores dos 

sentidos de Ficção e/ou História. Diante do que propõe Saramago, há, na alegoria 

em questão, não a inserção de episódios ficcionais mas, na verdade, a transformação 

do universo referencial em uma criação poética por meio da ficção. Assim, sua nova 

ação é consistir “em fazer ver como é invisível a invisibilidade do visível” 

(FOUCAULT, 2002, p. 21). 

Há, ainda, uma última marca alegórica que o texto (re)apresenta. O sujeito 

atormentado do século XXI é um ser fragmentado, aberto, sempre posto em xeque, 



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

68 

 

caótico por natureza. Este homem do limiar transita constantemente entre um lugar 

e outro, não é mais isto ou aquilo, ele é isto e aquilo ao mesmo tempo. Tal 

desenvolvimento é coetâneo à Ficção e à História: os dois conceitos, antes coesos, 

delimitados, bem espacializados são modificados, o questionamento de seus valores 

de intenção e de convenção são testados em seus limites, colocados em um espaço 

de limiar. Existe explícito na ideia dessa limiaridade um jogo que negocia a 

suspensão da ingenuidade, da referencialidade tética em favor do singular. Se não 

há essência conceitual – e, por isso, precisamos sempre criar conceitos –, não há 

identidade, nem a coisa em si. O enunciado, seja histórico ou ficcional, nunca se 

apresenta enquanto tal. Quer dizer, se a literatura fosse apenas literatura – ou a 

História apenas História, a Matemática apenas Matemática (obra puramente auto 

referencial) –, ela se anularia de imediato. Com efeito, as odificações convencionais, 

intencionais, múltiplas e sutis são a base que as formas discursivas possuem para 

deixarem de ser monolíticas. 

Por fim, mesmo que fosse monolítica, não há como existir uma natureza ou 

função da Literatura em si, justamente porque esta não tem nenhuma essência e 

nenhum sentido estabelecidos. A relação heteronímica estabelecida com a História 

quebra convenções, deriva intenções e estabelece a legitimação das duas 

instituições. Saramago coloca os tradicionais modos de narrar, contar, veridificar e 

de ler em questão. Uma representação totalizante não pode mais ser considerada. 

Não há mais uma segurança objetiva, apenas imprecisão de contornos, reprodução 

do vagueamento, rarefação da certeza e inconstância de fatores. 

A certeza da enorme lacuna entre fato e discurso sobre o fato promove a 

falência da Verdade Absoluta, plena, científica e final intentada pelo positivismo. 

Enquanto possibilidade, a Literatura, legitima e seduz os leitores para que as 

afirmações construídas pelo historiográfico não caiam em seus próprios vazios, no 

descrédito de suas incompletudes, na inverossimilhança de seus caminhos. O lucro 

dessa construção imprescindível nutre uma inquietação interna em transformadora 

do sistema da língua, ultrapassando suas convenções e os limites para implantar 

realidades mais recíprocas ao tempo atual. A linguagem, como superior veículo de 

comunicação e grande embusteira, procura transformar-se em Realidade; desde há 

muito existe o esforço por apagar-se essa elisão por meio de uma lógica racional que 

aposta imperar sobre cada sujeito e fazê-lo esse processo de apagamento. Assim, 

romances como o de Saramago substituem esse processo de falseamento 

implantado pela aparência pelo transparecer das fraquezas do discurso e de sua 

linguagem, levando os leitores a um investimento contra o caráter abstrato do 

discurso instituído, bem como frente às narrativas de legitimação de qualquer 

sistema estabelecido (por isso impositivo e dominante) de ideias. Entrementes,  

 

é preciso fazer de tudo para se apropriar de um passado que 

sabemos no fundo permanecer improvável, quer se trate aliás 



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

69 

 

de memória filosófica, da precedência de uma língua, de uma 

cultura ou da filiação em geral. (...) Não apenas aceitar essa 

herança, mas relançá-la de outra maneira e mantê-la viva 

(DERRIDA, ROUDINESCO, 2004, p. 12). 

 

A leitura é antes de tudo um ato que implica efeitos discursivos sem 

condições de mensuração, mas possíveis de interpretação dentro de contexto 

específico. O texto, desde sua etimologia, é um tecido, uma composição heterogênea 

feita de muitos fios, os quais uma vez entrelaçados implicam múltiplas camadas de 

significação. Ao se apropriar dessa liberdade de notação do passado, via escrita, e 

re(i/e)nscrevê-lo em um espaço livre, assinóptico de imposições e dominações 

conclusivas – como bem propõem Derrida e Roudinesco –, Saramago não cria 

romances de tese presos à confirmação de uma ideia conclusiva, encarceradas a um 

sistema filosófico. Ao contrário, O homem duplicado – assim como a maioria de seus 

textos – são reflexões, encenações de perguntas incômodas cuja resposta não se 

formula em poucos caracteres, na pressa de um mundo interligado, conectado, mas 

pouco afeito ao diálogo; exige a retomada de experiências concretas. Apesar de uma 

mascaração marxista, os romances muitas vezes se desdobram, reinserem 

perspectivas outras e quebram com o padrão do esperado; o marxista se desnuda e 

a pluralidade da escritura salta à vista. Há, em outros termos, uma 

desterritorialização etológica que procura nuances e caminhos menos tortuosos à 

humanidade. O lucro dessas possibilidades se dá em um devir no qual a língua perde 

sua forma para “desfazer esse mundo da figuração ou da doxa, de despovoar esse 

mundo, de apagar o que está previamente sobre qualquer tela, de fender a cabeça 

dessas imagens para aí colocar um Saara” (RANCIÈRE, 2000, p. 510). 

 

Notas 
 

1 Importa-nos esclarecer que, com essa afirmação, não estamos em momento algum 
categorizando o romance saramaguiano como polifônico aos moldes da perspectiva 
bakhtiniana. 
 
2 Em consonância com o romance, usaremos durante todo trabalho o nome completo 
Tertuliano Máximo Afonso, pois objetivamos manter seu uso hiperbólico instado 
propositadamente no texto. O mesmo acontece com a nomeação de António Claro/Daniel 
Santa-Clara, o antagonista. Seus dois nomes, existentes por a personagem possuir um 
registro de nascimento e uma onomástica ficcional para o trabalho, reflete a condição de 
dúplice que lhe caracteriza. 
 
3 Apesar de ser outro o contexto do significado em Marx, buscamos entender aqui farsa não 
como mentira ou algo negativo, mas, em um plano ético, como uma das características do 
processo mimético. Ou seja, apresentar algo criado como natural (ou verdadeiro) por meio 
de ações e técnicas exemplares. 
 
4 Termo usado segundo a perspectiva deleuziana. 



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

70 

 

 
 
 

Referências 
 
BAPTISTA-BASTOS, Armando. José Saramago, aproximação a um retrato. Lisboa: Dom 
Quixote, 1996. 
BERRINI, Beatriz. Ler Saramago: o romance. Lisboa: Editorial Caminho, 1998. 
BOSI, Alfredo. História concisa da literatura brasileira. 33 ed. São Paulo: Cultrix, 1994. 
CERDEIRA, Teresa Cristina. José Saramago: entre a história e a ficção, uma saga de 
portugueses. Lisboa: Publicações Dom Quixote, 1989. 
CULLER, Jonathan. Sobre a desconstrução: teoria e crítica do pós-estruturalismo. Trad. 
Patrícia Burrowes. Rio de Janeiro: Record/Rosa dos Tempos, 1997. 
DELEUZE, Gilles. Entrevista sobre Mil Platôs (com Felix Guattari). In: DELEUZE, Gilles.  
Conversações. Trad. Peter Pál Pelbart. São Paulo: editora 34, 1992, p. 37-49. 
DELEUZE, Gilles.  Três questões sobre o Seis vezes dois (Godard). In: DELEUZE, Gilles.  
Conversações. Trad. Peter Pál Pelbart. São Paulo: editora 34, 1992, p. 53-63. 
DERRIDA, Jacques; ROUDINESCO, Elisabeth. De que amanhã... Trad. André Telles. Rio de 
Janeiro: Jorge Zahar Editor, 2004. 
DERRIDA, Jacques; ROUDINESCO, Elisabeth. Crítica e clínica. Trad. Peter Pal Pelbart. São 
Paulo: Editora 34, 1997. 
FOUCAULT, Michel. Reflexão, ficção. In: FOUCAULT, Michel. O pensamento do exterior. 
Trad. Miguel Serras Pereira. Lisboa: Fim de século, 2002, p. 19-23. 
GAGNEBIN, Jeanne Marie. História e narração em Walter Benjamin. São Paulo/Campinas: 
Perspectiva/FAPESP/Editoria da UNICAMP, 1994. 
HUTCHEON, Linda. Poética do Pós-Modernismo: História, Teoria e Ficção. Trad. Ricardo 
Cruz. Rio de Janeiro: Imago, 1991. 
MARX, Karl. O 18 de brumário de Luís Bonaparte. Trad. Nélio Schneider. São Paulo: 
Boitempo, 2011. 
PAREYSON, Luigi. Os Problemas da Estética. 3 ed. São Paulo: Martins Fontes, 1997. 
RANCIÈRE, Jacques. Existe uma estética deleuzeana? In: ALLIEZ, Éric (org.). Gilles Deleuze: 
uma vida filosófica. Coord. Trad. Ana Lúcia Oliveira. São Paulo: Editora 34, 2000, p. 505-
516. 
REIS, Carlos. Romance e história depois da revolução – José Saramago e a ficção 
portuguesa contemporânea. In: Atas do XVI Encontro de Professores Universitários 
Brasileiros de Literatura Portuguesa. Porto Alegre: EDIPUCRS, 1994, p. 171. 
SARAMAGO, José.  História do Cerco de Lisboa. São Paulo: Companhia das Letras, 1989. 
SARAMAGO, José.  Cadernos de Lanzarote. Vol. I (Diários I, II e III). São Paulo: Companhia 
das Letras, 1997. 
SARAMAGO, José.  Discurso de doutoramento. In: SARAMAGO, José. Doutoramento 
“Honoris Causa” de José Saramago. Évora: Universidade de Évora, 1999. 
SARAMAGO, José.  O Homem Duplicado. São Paulo: Companhia das Letras, 2002. 
SARAMAGO, José.  Da estátua à pedra e discursos de Estocolmo. Belém/Lisboa: 
EdUFPA/Fundação José Saramago, 2013.  
SEIXO, Maria Alzira. Lugares de Ficção e José Saramago – o essencial e outros ensaios. 
Lisboa: Imprensa Nacional – Casa da Moeda, 1999. 
STIEGLER, Bernard. Querer acreditar. Nas mãos do intelecto. Trad. Nicia Adan Bonatti. In: 
NASCIMENTO, Evando (org.). Pensar a desconstrução. São Paulo: Estação Liberdade, 2005, 
p. 313-343. 
VIEGAS, Francisco José. Alguns dos nomes de José Saramago. In: VIEGAS, Francisco José 
(coord.). José Saramago, uma voz contra o silêncio. Lisboa: Caminho/ICEP/IPLB, 1998, p. 
30-39. 



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

71 

 

O SILÊNCIO CÚMPLICE E 

ADVERSÁRIO DE GENEVIÈVE 

LEIBRICH, TRADUTORA 

FRANCESA DE JOSÉ 

SARAMAGO 

 
CÉLIA CARAVELA 
 

 

 

 

 

 
 

 
 

 
“Silêncio” não será, sem dúvida, a primeira palavra que nos ocorre quando se 

evoca a tradução, processo que visa, antes de mais, a estabelecer zonas de diálogo 

entre as diferentes culturas que sem a sua intervenção estariam mais isoladas. No 

sentido lato, tradução e silêncio são conceitos que não apresentam qualquer ponto 

de interferência, porém, um olhar mais atento permite descobrir que o silêncio é 

inerente a qualquer tradução. 

Para corroborar tal afirmação, é pertinente observar a maneira como um 

tradutor específico integra ou quebra silêncios aquando da transposição de um texto 

na sua língua de trabalho. Recorrendo à metodologia desenvolvida no âmbito dos 

Descriptive Translation Studies (DTS), procurarei, através de uma análise 

comparativa das microestruturas, destacar opções de tradução cuja frequência 

faculte um conhecimento mais rigoroso do trabalho do tradutor e das normas que o 

regem. Tal percurso tem como objetivo final uma caracterização detalhada do 

sistema literário de partida, mas, sobretudo, do sistema literário de chegada. Que a 

finalidade da obra traduzida seja renovar ou reforçar o sistema literário alvo, as 

estratégias adotadas pelo tradutor nunca são inofensivas nem insignificantes e 

divulgam subtilmente a função que o texto traduzido assume no sistema que integra. 

Para além do mais, um estudo comparativo demorado suscita conclusões relevantes 

para a definição dos sistemas literários envolvidos quanto à estabilidade ou 



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

72 

 

volubilidade das suas características, quanto ao prestígio de que beneficiam a nível 

internacional. 

Os contornos deste artigo não me autorizam a explorar de maneira 

sistemática todos os patamares propostos pelo modelo de análise de José Lambert e 

Hendrik van Gorp, mas através de uma sucinta análise comparativa da 

microestrutura de três romances de José Saramago (Ensaio sobre a cegueira, Todos 

os nomes e A caverna) e das respetivas traduções elaboradas por Geneviève 

Leibrich, identificarei em que circunstâncias a tradutora rejeita ou utiliza o silêncio, 

tal como as repercussões que tais escolhas têm nos diversos níveis do texto. 

 

O silêncio como cúmplice 

 

Diversos são os momentos em que a tradutora recorre ao silêncio para 

transpor para a sua língua de trabalho as mensagens contidas no original. João 

Barrento, na sua obra O Poço de Babel, fala-nos do silêncio como algo inerente e 

necessário ao trabalho do tradutor. Não vendo o silêncio como causador de qualquer 

perda, João Barrento prefere assimilá-lo à criatividade, considerá-lo como uma fonte 

de rejuvenescência que modifica a língua alvo tornando-a mais “criativa e original” 

(p.81). Concordo com João Barrento, todavia, através de uma análise microtextual 

do corpus constituído, constatei que o silêncio é, frequentemente, utilizado não para 

renovar a língua de chegada, mas para reforçar as normas que a regem. 

Como vários especialistas em Estudos de Tradução já o mencionaram, é 

comum que o tradutor rejeite qualquer redundância detetada no texto original. De 

facto, este procura, com frequência, transmitir uma mensagem límpida evitando 

expressões ou termos que se revelem repetitivos, demostrando, assim, uma especial 

preocupação quanto à receção do texto que traduz. 

O trabalho de Geneviève Leibrich inscreve-se nesta tendência geral. Para 

ilustrar tal afirmação, começaria por evocar casos em que a tradutora opta por 

eliminar advérbios cuja dimensão discreta não impede que o silêncio que lhes é 

imposto tenha repercussões percetíveis. 

 

(…) há quem sustente que esta demora, 
aparentemente tão insignificante, (…). 
 
Ensaio sobre a cegueira, p.11 

(…) d’aucuns affirment que ce retard,  
en apparence insignifiant,(…). 
 
L’aveuglement, p.11 
 

Eu bem sei que é uma desgraça, sim, 
uma desgraça, (…). 
 
Ensaio sobre a cegueira, p.13 

C’est un malheur, je le sais, un 
malheur,(…).  
 
L’aveuglement, p.13 
 

 

  



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

73 

 

Os advérbios realçam uma parte da mensagem a nível formal e semântico; a 

sua eliminação engendra uma mensagem visivelmente mais homogénea e 

silenciosa. Algo semelhante se produz com a supressão dos pronomes tónicos. 

 
(…), mas nenhuma delas teve a ideia de 
perguntar, (…). 
 
Ensaio sobre a cegueira, p.14 

(…) mais aucune n’eut l’idée de  
demander,(…). 
 
L’aveuglement, p.14 
 

Atrás dela, igualmente centrada em 
relação ao eixo mediano (…). 
 
Todos os nomes, p.12 

Derrière, également bien centrée par 
rapport  à l’axe médian (…). 
 
Tous les noms, p.12 
 

 

 A omissão de advérbios de tempo presentes no romance original, priva o 

texto traduzido de subtis indicadores temporais. 

 

O semáforo já tinha mudado de cor, (…). 
 
Ensaio sobre a cegueira, p.12 
 

Le feu avait changé de couleur, (…).  
 
L’aveuglement, p.12 

Já dentro do prédio, o cego disse, (…). 
 
Ensaio sobre a cegueira, p.14 
 

Dans l’immeuble, l’aveugle dit, (…). 
 
L’aveuglement, p.14 
 

 

Muitas vezes, a tradutora opta por ignorar sequências mais alargadas que 

dotam a frase de um ritmo marcado ao mesmo tempo que destacam um fragmento 

do tecido narrativo. A sua anulação condensa o discurso e submete-o às normas do 

código escrito da língua francesa. 

 

Ou seja por causa da excitação da 
recente batalha, ainda que tão 
desastrosamente perdida, (…). 
 
Ensaio sobre a cegueira, p.205 
 

A cause de l’excitation de la bataille 
récente, désastreusement perdue,(…). 
 
 
L’aveuglement, p.198 

A disposição dos lugares na sala (…). 
 
Todos os nomes, p.12 
 

L’aménagement  de la salle (…). 
 
Tous les noms, p.12 

 

Uma certa aversão por expressões próprias do código oral confirma-se 

quando a locução verbal “estar a” seguida de um infinitivo é reduzida, em português, 



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

74 

 

a um único verbo, apesar de existir em francês uma locução de sentido idêntico 

(“être en train de”). 

 

(…) é a algazarra dos malvados da 
última camarata, estão a festejar o 
vencimento da batalha (…). 
 
Ensaio sobre a cegueira, p.206 
 

(…) c’est le vacarme des scélérats du 
dernier dortoir qui fêtent leur victoire 
militaire (…). 
 
L’aveuglement, p.199 

(…), a última camada de pintura 
castanha está a descascar-se,(…). 
 
Todos os nomes, p.11 
 

(…)la dernière couche de peinture 
pèle,(…). 
 
Tous les noms, p.11 

 

  Num dos exemplos selecionados, a tradutora opta por substituir a referida 

locução por uma subordinada relativa, apesar de serem frequentes os passos em que 

decide eliminá-la. Laurence Malingret salienta na sua tese de doutoramento que os 

tradutores franceses evitam traduzir as proposições relativas porque estas 

“alourdissent souvent le style” (p.161). A análise efetuada permite-me subscrever 

tais observações. De facto, Geneviève Leibrich recorre, com frequência, a adjetivos, 

a complementos do nome ou, simplesmente, a um absoluto silêncio, para eliminar a 

subordinada relativa. O sentido mantém-se, mas a estrutura é nitidamente alterada. 

 

(…), apesar da altura a que estava o 
andar, (…). 
 
Ensaio sobre a cegueira, p.309 
 

(…), malgré la hauteur de  
l’étage, (…). 
 
L’aveuglement, p.302 
 

(…), da aba móvel que permite a 
passagem para o interior. 
 
Todos os nomes, p.12 
 

(…) où un abattant permet  
d’entrer. 
 
Tous les noms, p.12 
 

(…) um corredor irregular, mais 
estreito em cada dia que passa, (…). 
 
Todos os nomes, p.171 

(…) le corridor irrégulier, chaque jour 
plus étroit, (…). 
 
Tous les noms, p.166 
 

Cipriano Algor precipitou-se, agarrou o 
auscultador com uma mão que tremia 
(…). 
 
A caverna p.129 

Cipriano Algor se précipita, saisit le  
combiné d’une main tremblante 
(…). 
     
La caverne, p.128 



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

75 

 

Quando Geneviève Leibrich impõe um silêncio repleto de sentido a 

repetições saramaguianas, confirma-se claramente a sua tendência a evitar 

redundâncias formais e semânticas. 

 
(…), e repetiu enquanto ia fechando a 
porta lentamente, Não é preciso, não é 
preciso. 
 
Ensaio sobre a cegueira, p.15 
 

(…), et il répéta en refermant lentement 
la porte, Ce n’est pas  
nécessaire. 
 
L’aveuglement, p.15 
 

(…), e que resposta seria ela, se 
positiva, se negativa, se reticente, se 
dilatória, (…). 
 
A caverna, p.124 
 

(…), et quelle serait cette réponse, 
positive, négative, réticente, dilatoire 
(…). 
 
La caverne, p.123 

(…), dos indivíduos de sexo masculino 
e de sexo feminino que lá fora vão 
nascendo, (…). 
 
Todos os nomes, p.11 

(…), concernant les individus de sexe  
masculin et féminin qui naissent  
au-dehors, (…). 
 
Tous les noms, p.11 
 

 

Por vezes, a tradutora recorre a um pronome para evitar repetições 

indesejáveis. 

 

(…), uma marca em diagonal que vai da 
base do polegar à base do dedo mínimo. 
 
A caverna, p.11 
 

(…), une trace en diagonale qui va de la  
base du pouce à celle du petit doigt, 
 
La caverne, p.11 

 

As repetições de José Saramago não são insignificantes já que aproximam o 

texto do código oral, conferem à mensagem transmitida uma especial relevância e 

originam um ritmo particular. Quando as exclui, Geneviève Leibrich homogeneíza o 

texto tornando-o mais discreto e silencioso. 

Há momentos em que o silêncio parece ser o último recurso do tradutor. Não 

é possível, nos limites deste artigo, analisar todas as ocorrências em que a língua 

portuguesa apresenta dificuldades de transposição em língua francesa, mas não 

poderia deixar de referir dois casos em que Geneviève Leibrich opta pelo silêncio, 

mais ou menos parcial consoante as situações, para resolver problemas evidentes 

de tradução: a transposição em francês dos superlativos absolutos sintéticos e dos 

diminutivos.  

 



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

76 

 

(…), à vista parecia pouquíssimo 
trabalho para tão grandes ansiedades, 
(…). 
 
A caverna, p.114 
 

(…), cela semblait à première vue  
très peu de travail pour de si grandes 
angoisses, (…). 
 
La caverne, p.114 

(…), capazes de oferecer temperaturas 
altíssimas, (…). 
 
A caverna, p.185 
 

(…), capable d’atteindre des 
températures très hautes, (…). 
 
La caverne, p.183 
 

 

O superlativo absoluto analítico, apesar de não introduzir no tecido narrativo 

a sonoridade característica do superlativo absoluto sintético, permite a Geneviève 

Leibrich salvaguardar a maior parte dos traços semânticos do adjetivo escolhido por 

José Saramago. Nos passos que se seguem, observa-se que as opções de tradução 

silenciam de maneira mais percetível as componentes semânticas e rítmicas dos 

superlativos sintéticos e dos diminutivos.  

 
(…), durante um arrastadíssimo minuto 
 
A caverna, p.128 
 

Pendant une interminable minute (…). 
 
La caverne, p.129 

(…), transportar o pobrezinho ao 
hospital, (…). 
 
Ensaio sobre a cegueira, p.12 
 

(…), transporter le malheureux à 
l’hôpital,(…). 
 
L’aveuglement, p.12 

Se calhar a mulherzinha tinha razão, 
(…). 
 
Ensaio sobre a cegueira, p.13 
 

Si ça se trouve la femme avait raison, 
(…). 
 
L’aveuglement, p.13 
 

 

Quando se evocam os silêncios da tradutora de José Saramago, não pode ser 

omitido um dos mais clamorosos: a tradução de Ensaio sobre a cegueira por 

L’aveuglement cujo objetivo parece ser escolher um título que não suscite questões, 

que não dê lugar a qualquer dúvida quanto ao género da obra, em suma, que facilite 

a entrada no romance do leitor francês. 

 

O silêncio como adversário 

 

Se há momentos em que o silêncio é um fiel aliado do tradutor, outros há em 

que é assimilado a um vazio que o processo de tradução tenderá a preencher. 

Um dos objetivos deste processo parece ser a eliminação de qualquer 

ambiguidade que crie dificuldades de receção no sistema literário alvo. Nos 



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

77 

 

romances estudados, o distanciamento da imprecisão concretiza-se, muitas vezes, 

na substituição de pronomes por substantivos, na introdução de substantivos ou de 

grupos nominais. Surgindo privado de qualquer silêncio perturbador, o texto perde 

a sua capacidade de sugestão e apresenta certezas. 

 

Nem já iria a tempo de pedi-lo. 
 
 
Ensaio sobre a cegueira, p.206 
 

D’ailleurs il n’aura pas le temps  
de lui demander du feu. 
 
L’aveuglement, p.198 
 

Estas pertencem aos oficiais. 
 
 
Todos os nomes, p.12 
 

Celles-ci appartiennent aux officiers  
d’administration. 
 
Tous les noms, p.12 

Eles é que deveriam estar aqui agora, 
(…). 
 
Todos os nomes, p.172 

Ce sont les architectes qui devraient  
être ici maintenant, (…). 
 
Tous les noms, p.167 
 

 

Advérbios, determinantes e artigos também merecem atenção quando se 

trata de analisar as estratégias de tradução em questão.  

No que diz respeito aos advérbios, deduz-se, dos exemplos que se seguem, 

que a sua introdução aproxima o texto, semântica e formalmente, do sistema 

linguístico francês. 

 
(…), ou uma avaria do sistema 
hidráulico, (…). 
 
Ensaio sobre a cegueira, p.11 
 

(…), ou bien une défaillance du  
du système hydraulique, (…). 
 
L’aveuglement, p.11 

(…), o que serve para provar que (…). 
 
Todos os nomes, p.12 

(…), ce qui prouve bien que (…). 
 
Tous les noms, p.12 
 

(…), ao meio da manhã, (…). 
 
A caverna, p.11 

(…), vers le milieu de la matinée, (…). 
 
La caverne, p.11 

 

Verifica-se uma situação semelhante no que diz respeito ao acrescento de 

determinantes e artigos cuja ausência implicaria uma frase formalmente menos 

cuidada, semanticamente menos precisa. De notar a frequente introdução do 

determinante possessivo da terceira pessoa do singular necessário em francês para 

evitar qualquer ambiguidade. 

 



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

78 

 

Prometeu a si mesma que falaria (…) ao 
marido (…). 
 
Ensaio sobre a cegueira, p.93 
 

Elle se promit de parler (…) à son mari 
(…). 
 
L’aveuglement, p.90 

(…), percebeu que a ideia, afinal, não 
valia nada, (…). 
 
A caverna, p.124 

(…), il se rend compte que finalement 
son idée ne valait rien, (…). 
 
La caverne, p.123 
 

(…), ou uma avaria do sistema 
hidráulico, blocagem dos travões, falha 
do circuito eléctrico, (…). 
 
Ensaio sobre a cegueira, p.11 
 

(…), ou bien une défaillance du système 
hydraulique, un blocage des freins, une 
interruption du circuit électrique, (…). 
 
L’aveuglement, p.11 
 

(…), do outro lado alguém, secretária 
ou telefonista, perguntou,  
(…). 
 
A caverna, p.129 
 

(…), à l’autre bout du fil quelqu’un, la 
secrétaire ou la téléphoniste, demanda 
(…). 
 
La caverne, p.128 
 

 

Geneviève Leibrich demonstra preocupar-se com a organização lógica dos 

elementos na frase quando acrescenta conjunções de coordenação (nomeadamente 

a conjunção “et”) ou preposições. Os excertos que se seguem confirmam o seu 

cuidado em elaborar frases cuja estrutura seja clara e evite leituras aproximativas. 

 

(…), pode ser que o escritor já veja, que 
esteja a pensar em voltar para a casa 
dele, (…). 
 
Ensaio sobre a cegueira, p.309 
 

(…),il se peut que l’écrivain voie et qu’il 
envisage de retourner chez lui, (…). 
 
 
L’aveuglement, p.302 

O mais velho traja um casaco civil e 
umas calças mais ou menos a condizer, 
leva a camisa sobriamente fechada no 
colarinho, sem gravata. 
 
A caverna, p.11 

Le plus âgé est en civil, veste et pantalon 
plus ou moins assortis, avec une 
chemise au col sobrement fermé, mais 
sans cravate. 
 
La caverne, p.11 
 

 

O silêncio rejeitado e procurado (quase) simultaneamente 

 

O silêncio como aliado e o silêncio como adversário encontram, por vezes, 

abrigo numa mesma frase, revelando assim o empenho da tradutora em não 



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

79 

 

modificar demasiado o ritmo saramaguiano quando altera aspetos semânticos da 

sequência que traduz. 

 

(…), como se fosse condição da sua 
própria sobrevivência, (…).  
 
Ensaio sobre a cegueira, p.309 

(…), comme s’il était la condition même 
de sa survie, (…). 
 
L’aveuglement, p.302 
 

Levaria muito tempo a dizer, Em poucas 
palavras, (…). 
 
Todos os nomes, p.277 

Cela prendrait beaucoup de temps, 
Racontez en quelques mots, (…). 
 
Tous les noms, p.270 
 

 

O breve estudo efetuado permitiu-nos observar a relação que a tradutora 

Geneviève Leibrich mantém com os microsilêncios de José Saramago, tal como a 

utilização que esta faz do silêncio para transpor microestruturas do português para 

o francês. De notar que este revelou uma maior diversidade de casos em que a 

tradutora se alia ao silêncio do que o contrário; o que não significa que a tradutora 

suprime mais elementos do que acrescenta, mas que os silêncios atingem um leque 

mais variado de fragmentos textuais. Só uma análise mais demorada permitiria 

confirmar tal hipótese e, consequentemente, afirmar que a relação que Geneviève 

Leibrich mantém com o silêncio tem mais contornos de cumplicidade do que de 

adversidade.  

Os limites deste estudo não permitem desenvolver tais considerações, 

porém, pode-se desde já, concluir que o(s) silêncio(s) faz(em) parte integrante do 

trabalho da tradutora de José Saramago e que uma das suas funções principais 

aparenta ser facilitar a receção do texto traduzido no sistema literário francês. Evitar 

ou escolher o silêncio consiste, amiúde, em criar um discurso que respeite as normas 

do sistema linguístico alvo para que a receção do texto resulte num diálogo fluido 

sem pausas inoportunas nem “ruídos desnecessários”. 

 
Referências 

 
LAMBERT, José; van GORP, Hendrik, “On Describing Translations”. In: HERMANS, Theo 
(ed.). The manipulation of Literature. London & Sidney, Croom Helm, 1985, p. 42-53. 
BARRENTO, João. O Poço de Babel: para uma poética da tradução literária. Lisboa: Relógio 
de Água, 2002. 
SARAMAGO, José. Ensaio sobre a cegueira. Lisboa: Caminho, 1995. 
SARAMAGO, José. L’aveuglement. Trad. par Geneviève Leibrich. Paris: Seuil, coll. Cadre 
Vert, 1997. 
SARAMAGO, José. Todos os nomes. Lisboa: Caminho, 1997. 
SARAMAGO, José. Tous les noms. Trad. Geneviève Leibrich. Paris: Seuil, coll. Cadre Vert, 
1999. 
MALINGRET, Laurence. Stratégies de la traduction dans les échanges littéraires 
contemporains: les lettres hispaniques sur le marché francofone. (Tese de Doutoramento: 
texto policopiado). Santiago de Compostela, 1999. 



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

80 

 

SARAMAGO, José. A caverna. Lisboa: Caminho, 2002. 
SARAMAGO, José. La caverne. Trad. par Geneviève Leibrich. Paris: Seuil, coll. Cadre Vert, 
2002. 
  



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

81 

 

FORMAS DE DESSUBJETIVAÇÃO 

NOS ROMANCES DE JOSÉ 

SARAMAGO E TEOLINDA 

GERSÃO   

 
MIGUEL ALBERTO KOLEFF 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

[...] muita coisa mudou no país que outrora foi comarca e que 

hoje é pátria de homens felizmente. Mas há desmemória e 

mentira a larvar por entre nós e forças interessadas em 

desdizer a terrível experiência do passado, transformando-a 

numa calúnia ou em algo já obscuro e improvável.  

 

José Cardoso Pires 

 

I 

 

Apesar de a produção romanesca de José Saramago iniciar-se em 1947 com 

a publicação do livro Terra do pecado, em nosso grupo costumamos fixar como 

marco de fundação desta profusa produção narrativa o ano de 1977 que coincide 

com a publicação de Manual de pintura e caligrafia. Sendo assim, poderíamos 

afirmar que José Saramago inicia sua obra ficcional depois da revolução de 25 de 

abril de 1974, motivo pelo qual a periodização literária o classifica como escritor 

pertencente à Geração dos Cravos1. 

O certo é que por esta posterioridade cronológica e por sua notória evolução, 

sua obra não se restringe à tematização da ditadura portuguesa conforme o modelo 

neorrealista vigente no momento. É claro que suas duas primeiras incursões, o já 

citado Manual de pintura e caligrafia e Levantado do chão, de 1980, particularmente 



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

82 

 

este, estão marcados por esta linha de representação. Mas, os trabalhos posteriores 

se abrem a novas incursões, algumas muito variadas. 

A pergunta que me faço neste texto é se nesta continuidade Saramago 

modificou o ponto de vista inicial de seus textos, isso porque talvez sua tarefa não 

fosse se situar num período pontual para denunciar seus abusos e sim mostrar a 

forma como o poder se perpetuou (e continua se perpetuando) através da história. 

Penso em seus romances de corte histórico como O ano da morte de Ricardo Reis, 

História do cerco de Lisboa ou A jangada de pedra onde é evidente a radicalidade 

com que critica o poder desde a fundação da nação, mas penso também noutros 

romances como O evangelho segundo Jesus Cristo, Ensaio sobre a cegueira ou A 

caverna, em que a denúncia político-social do poder e suas transformações 

ultrapassam um cenário particular concreto e se estendem à ordem mundial.  

O que coloca em evidência neste arco tensionado entre 1977 e a 

contemporaneidade é que a ditadura que serviu como leitmotiv de suas primeiras 

produções hoje persiste através de novas formas de totalitarismo que exigem 

representação e combate.  

A esta altura e considerando este pensamento seria um erro continuar 

circunscrevendo o texto de Manual de pintura de caligrafia à tematização do 

salazarismo e ignorando, na vigência das democracias continentais, os interstícios 

do poder e suas hábeis capilaridades passam por mutações tais como os vírus na era 

da pós-modernidade. Não obstante, é impossível deixar de pensar em Oliveira 

Salazar quando alguém se atém a estes textos tão próximos à revolução dos cravos, 

quando parecia que a esperança nacional (entendida, todavia, como singular) podia 

revisitar a história e transformá-la radicalmente. 

Para poder ler este romance – cuja semelhança com Teolinda Gersão me 

interessa destacar – decido então não utilizar o conceito de ditadura e sim incluí-lo 

numa expressão de maior sentido como a de estado de exceção que o filósofo italiano 

Giorgio Agamben conceitua a partir dos indícios propostos por Walter Benjamin em 

sua oitava tese de filosofia da história2.   

Prefiro empregar este termo porque, como o próprio autor sublinha, 

compreende o conceito de ditadura3 mas não se identifica com ele, além de servir 

como modelo heurístico para entender o regime de despotismo que atravessam as 

atuais democracias pós-históricas. O estado de exceção alude a esse momento de 

direito em que este [o estado] é suspenso precisamente para garantir sua 

continuidade e inclusive sua existência. Ou, como explica o mesmo autor, “la forma 

legal de aquello que no puede tener forma legal” (2007b, p.24), porque é incluído na 

legalidade através de sua exclusão. A tese de Giorgio Agamben é que o estado de 

exceção, essa medida “provisoria y excepcional” (p.25) pela qual se suspende a 

ordem jurídica, se converteu ao longo do século XX em forma permanente e 

paradigmática de governo e isto pode ver-se tanto no Estado nazista como  

 



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

83 

 

a partir del military order emanado por el presidente de los 

Estados Unidos el 13 de noviembre de 2001, que autoriza la 

“indefinity detention” y el proceso por parte de “military 

commissions” que no hay que confundir con los tribunales 

militares previstos por el derecho de guerra de los no-

ciudadanos sopechados de estar implicados en actividades 

terroristas. (p.27) 

 

 Ainda que Giorgio Agamben não exemplifique sua tese com Portugal, o faz 

com o regime franquista na Espanha e logo juntam-se as semelhanças4. O plano de 

fundo do salazarismo permite refletir sobre a situação de Lisboa durante a ditadura 

em Manual de pintura e caligrafia5, como faz também no romance Paisagem com 

mulher ao fundo Teolinda Gersão; ambos os textos tematizam as experiências 

anteriores à revolução dos cravos que o destinam – ambos – o último capítulo. 

Acredito que seria um erro circunscrever o termo recuperado por Agamben e não o 

aplicar a outras situações com as da construção de Portugal em História do cerco de 

Lisboa onde se disputa o poder através das armas e da ambição desmesurada ou em 

situações como as representadas em A caverna, em que um poder absoluto derivado 

de um Centro Comercial decide o destino de seus cidadãos consumidores. Temos 

uma mesma força despótica que se traveste de acordo com as circunstâncias e os 

interesses. 

 

II 

 

De todos os modos, a noção agambiana de estado de exceção seria 

insuficiente se nos detivermos em sua descrição e não avançarmos conceitualmente 

em sua implicância decisiva que é a articulação com a noção foucaultiana de 

biopolítica.  

 

Tal como lo ha señalado en Homo sacer I, la excepción es en 

realidad la estructura originaria que funda la biopolítica 

moderna: esto es, a la política que incluye a la vida natural 

dentro de los cálculos del poder estatal. Al incluir al viviente, 

en tanto vida desnuda, dentro del derecho mediante su 

exclusión, la política asume este carácter. Y el estado de 

excepción, en tanto crea las condiciones jurídicas para que el 

poder disponga de los ciudadanos en tanto vidas desnudas, es 

un dispositivo biopolítico de primer orden (COSTA, 2007, 

p.7). 

 



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

84 

 

Interesso me deter por alguns momentos nesta ideia que me parece chave 

em Agamben. O filósofo italiano recupera duas noções de Michel Foucault e as utiliza 

na elaboração de seu pensamento. Através do processo político e mediante a 

incorporação da cultura, o ser humano conseguia no passado se constituir como 

cidadão e fazer-se portador dos direitos e obrigações que esta condição lhe 

impunha. O homem se distinguia cada vez mais do animal de cuja forma participava 

inicialmente. Ao se separar da pura vida (zoe) instalava um processo de bios que lhe 

permitia emergir da mera biologia à condição de ser humano e sujeito6. Esta espécie 

de “maquinaria antropológica”7 que permitia esta progressão estava instalada no 

seio da própria civilização, esta resguardada pela instituição. Na atualidade, sustém 

Agamben, a maquinaria funciona em sentido contrário e um mecanismo 

desagregador parece estar nela embutido, mediante o qual o poder pretende 

“desarmar” o sujeito como cidadão e mesmo reduzi-lo à pura biologia, não há uma 

“bios” progressista mas uma “zoe” condenatória. Agamben reflete assim: “en la 

medida en que alguien es ciudadano, ya no es más mero viviente; pero al mismo 

tiempo, para ser ciudadano pone su vida natural, su nuda vida8, a disposición del 

poder político” (COSTA, 2007, p.7). 

Agamben elabora então o conceito de “vida nula”, uma categoria política 

produto de sua invenção importante para entender o que acontecia nos campos de 

concentração nazistas quando esse produto fabricado chamado “judeu”9 era incapaz 

de resistir ao poder excessivo que se exercia sobre ele. Vemos isso em Primo Levi e 

Imre Kertész, na figura do “mulçumano” que podia estar vivo ou morto, mas que era 

preferíveI dar-lhe por morto para evitar o contágio de doenças já que seu 

funcionamento como engrenagem de produção havia se deteriorado. 

Precisamente, o exemplo do “mulçumano” dos campos de concentração é 

cotejado por Agamben para fazê-lo dialogar com um tipo de versão atualizada que 

encontra seu símile no prisioneiro de Guantánamo, situações que não surpreendem 

o leitor saramaguiano depois do périplo pela miséria e sua ambição carnívora em 

Ensaio sobre a cegueira. 

 A categoria vida nula é muito importante para entender os processos 

políticos de hoje e sempre, como o caso paradigmático da “tortura de Antonio” no 

Manual de pintura e caligrafia. Ainda que Saramago não tivesse animado o Ensaio 

por um atroz realismo, apenas sua explicitação através de termos altamente 

significativos como os de clandestinidade, tortura e desaparição o colocam [o 

conceito de vida nula] em evidência. 

O “torturado”, dos governos fascistas e das ditaduras latino-americanas de 

igual calibre durante o século XX, encontra nesta figura uma representação macabra 

do poder biopolítico do estado. Quando, anos depois, a epidemia de cegueira assola 

essa mesma população e o estado toma em suas mãos a resposta definitiva, a 

maquinaria antropológica de Agamben disposta a “desnudar” rostos e corpos se fará 

ainda mais potente e persuasiva.  



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

85 

 

A mesma categoria de vida nula permite entender também outro fenômeno 

presente durante a ditadura de Portugal e que está prolixamente representado no 

romance Paisagem com mulher e mar ao fundo de Teolinda Gersão. Trata-se da 

aniquilação do indivíduo através de seu desamparo social e institucional. Noutra 

análise deste romance me detiveNT na personagem protagonista da narrativa, 

Hortense, e dei conta de sua composição enquanto testemunho e herdeira do horror 

do salazarismo. Alguns fragmentos lidos naquela ocasião10 colocam em evidência o 

clima de insegurança e medo que embargou a cidadania durante os mais de quarenta 

anos que o fascismo dominou o país. 

  Neste texto pretendo recuperar uma relação de imagens que mostram o que 

estamos refletindo: o que dava qualidade humana e moral a Hortense era sua 

família; apoiada nela podia-se enfrentar a adversidade que lhe sobrevinha todos os 

dias. Pois bem, é sobre esta imagem de família onde o poder exacerbado focaliza sua 

atenção derrotando-a. O marido Horacio morre de um infarto depois que é 

despedido por razões políticas da Universidade onde trabalhava como professor. E 

Pedro, o único filho, morre durante a guerra colonial em África onde é enviado pelo 

governo para representação de seu poder. Estas duas mortes são sintomáticas e 

explicam o começo do romance, onde vemos Hortense relutando entre consumir ou 

não uma dose de cianureto para colocar fim à própria vida.  

Na personagem de Hortense se constata com clareza a dimensão teórica da 

vida nula porque – através de uma cuidadosa violência explícita do poder – a mulher 

que luta é reduzida a mera biologia ao ver sugadas todas as forças da cultura e da 

instituição que deveria sustentá-la. Perdidas as razões que a dignificavam como 

sujeito humano, fica apenas uma “mera vida” (zoe) a que não é necessário golpear 

porque se levanta apenas sobre sua fragilidade cadavérica. 

O texto de Teolinda Gersão – sem dúvida – não finda aí, e por este motivo sua 

riqueza ultrapassa esta breve análise. O último capítulo, reservado à Revolução dos 

Cravos, coincide também com o nascimento do neto cuja vida estava ameaçada por 

um aborto provocado. A figura do bebê recém-nascido evoca outra vez a distinção 

foucaultiana entre zoe e bios, mas neste caso particular identificando-se com a bios 

da possibilidade histórica de um renascer como nação e instituição. Embora a 

história tenha conseguido negar esta profecia, o texto literário de Teolinda Gersão 

situado em 1982 como acontecimento de linguagem, anuncia por sua própria força 

instrumental a decisão de uma utopia transformadora. 

 

III 

 

Entrando agora nas reflexões finais deste texto gostaria de reunir algumas 

das inferências até aqui colocadas para justificar o título atribuído ao trabalho, 

apoiando-me uma vez mais na obra de Giorgio Agamben: a convicção de um poder 

totalitário que rege cada vez mais em forma de um “estado de exceção” que se 



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

86 

 

articula bio-politicamente implica a suspeita sobre a noção de sujeito que se coloca 

em questão durante a pós-história. Neste sentido, afirma Agamben: 

 

Foucault ha mostrado que cada subjetivación implica la 

inserción en una red de relaciones de poder, en este sentido 

una microfísica del poder. Yo pienso que tan interesantes 

como los procesos de subjetivación son los procesos de 

desubjetivación. Si aplicamos también aquí la transformación 

de las dicotomías en bipolaridades, podremos decir que el 

sujeto se presenta como un campo de fuerzas recorrido por 

dos tensiones que se oponen: una que va hacia la 

subjetivación y otra que procede en dirección opuesta. El 

sujeto no es otra cosa más que el resto, la no coincidencia de 

estos dos procesos (2007, p.17) 

 

Esta citação de Agamben de notável força – a meu ver – faz com que eu volte 

novamente a esse arco tenso que é a ficção saramaguiana. Penso, por um lado, na 

História do cerco de Lisboa e imagino os portugueses tentando convencer os 

cruzados da importância de serem transformados em sujeitos da história e 

herdeiros do Reino. Escuto a maestria como os discursos de D. Afonso são proferidos 

assegurando a cidadania como valor moral e político. E, por outro lado, na corda 

tensionada em sua projeção futura, não posso deixar de imaginar esses herdeiros 

portugueses triunfantes na visão absorta de Cipriano Algor e de sua família atando-

se apenas à sua utopia quando são “descidadanizados” por pertencer às margens do 

sistema produtivo. Por mais que me esforce em ver em sua imagem a de um genuíno 

lutador – consciente de sua impressão e decisão – não deixo de temer que talvez o 

encontre recolhendo restos nas imediações do centro comercial onde foi excluído.  

Esta pulsão entre a subjetivação e dessubjetivação me parece de uma 

radicalidade absoluta na hora de pensar os processos sociais e históricos analisando 

já suas não-identidades11 constituídas ou por se constituir mas apenas “fragmentos” 

nos quais – talvez pulse, como queria Benjamin – a exigência de justiça. 

 

* Tradução de Pedro Fernandes de Oliveira Neto. 

 

Notas 
 

1 Geração literária nascida com a Revolução de 25 de abril de 1974 e que inclui nomes como 
José Saramago, Teolinda Gersão, Agustina Bessa-Luís, António Lobo Antunes, entre outros. 
 
2 Fragmento da tese 8 de onde deriva a frase tomada por Giorgio Agamben: “La tradición de 
los oprimidos nos enseña que el estado de excepción en el cual vivimos es la regla. Debemos 
adherir a un concepto de historia que se corresponda con este hecho”. (BENJAMIN, 1979, 
p.182) 



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

87 

 

 
3 Tema que Agamben desenvolve ao examinar o livro homônimo de Carl Schimitt no 
desenvolvimento de Estado de execpción. Na p.95, se lê: “El haber confundido estado de 
excepción y dictadura es el límite que ha impedido tanto a Schmitt en el año 1921 como a 
Rossiter y a Friedrich después de la Segunda Guerra Mundial resolver las aporías del estado 
de exepción”.   
 
4  Capítulo “Breve historia del estado de excepción” (p.39-58) en Estado de excepción. O 
tema também contemplado em El tiempo que resta (Trotta, 2006) quando afirma: “Los 
campos de concentración, en los que todo resulta posible, nacen en el espacio abierto de 
esta informulabilidad de la ley. Esto significa que en el estado de excepción la ley no se 
configura como una nueva normativa, que enuncia nuevas prohibiciones y obligaciones 
nuevas: opera más bien únicamente por medio de su informulabilidad” (p.106).   
 
5 Poderia tomar como exemplo ainda O ano da morte de Ricardo Reis. 
 
6 Sandro de Souza Ferreira contextualiza o uso de ambos termos destacando que  “sabe-se 
que a tradição filosófica sempre esteve indissoluvelmente ligada – embora nem sempre o 
reconhecesse – à dificuldade de definir a vida. É conhecida a distinção que faziam os gregos 
entre zoé – a vida pura e simples, comum a todos os seres vivos – e bios – a maneira própria 
de viver dos indivíduos. Quando Aristóteles, por exemplo, expõe as diferenças entre a vida 
contemplativa – reservada ao filósofo –, a vida do prazer e a vida política, não estava se 
referindo a zoé. Em nenhum desses casos, a vida tomada em conta por Aristóteles era a 
simples vida natural, mas sim uma forma especial, qualificada e muito particular da vida. E 
não é que os gregos negassem que a zoé pudesse constituir um bem em si mesmo. 
Entretanto, embora pudesse a vida puramente natural constituir um bem em si, ela era 
excluída da vida na polis – e somente na polis era possível viver segundo o bem”. Excerto da 
comunicação “Da máquina antropológica à vida nua: a filosofia de Giorgio Agamben no 
rastro do homo sacer” apresentada durante o IV Colóquio Nacional de Filosofia da História 
e do X Colóquio de Filosofia Unisinos em 2006. 
 
7 Cf. cap. 9 “Máquina antropológica” em Lo abierto (2007c, p.67-76). 
 
8 Vida desnuda é a tradução literal do termo italiano nuta vita, que é parte da terminologia 
técnica de Giorgio Agamben. N. T. Em português, vida nula. 
 
9 “Es suficiente desplazar algunos decenios nuestra investigación y, en vez de este inocuo 
hallazgo paleontológico, tendremos el judío, esto es, el no-hombre producido en el hombre, 
o el néomort y el ultra-comatoso, esto es, el animal aislado en el mismo cuerpo humano” 
(AGAMBEN, 2007c, p.75). 
 
NT No ano de apresentação deste texto, i.e., em 2009, Miguel Koleff havia apresentado outra 
leitura sobre o romance em questão durante o “Primer Taller de Autores Europeus”.  
 
10 “como se fosse possível celebrar verdadeiramente a festa, e não existisse, por detrás de 
tudo, cortando a alegria, cortando a vida, a mão de O.S., levantando-se acima de todas as 
coisas, fazendo parar o país, parar o tempo, retroceder séculos atrás, a sua mão parava o 
vento da mudança e espalhava a areia negra do medo, apertava em torno das casas a 
mordaça do silêncio, a sua mão castradora retirava ao povo a força da revolta, as pessoas 
dormiam de olhos abertos, atravessando o tempo sem tocar-lhe, cumprindo 
automaticamente o dia-a-dia, repetitivas, sombras, gastando a vida em exércitos de 
resignação e obediência. Os seus pés tinham sido cortados e eles não tocavam mais o mundo. 



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

88 

 

Era-lhes portanto permitido fazer o que quisessem, porque toda a sua liberdade era 
aparente, e, o que quer que fizessem, não mudaria coisa alguma.” (GERSÃO, 1982, p.89-90). 
 
11 “Es letal, en cambio, toda política de las identidades, aunque se trate de la identidad del 
contestatario y la del disidente” (AGAMBEN, 2007, p.17) 
 

Referências 
 

ACOSTA, Flavia. “Entrevista con Giorgio Agamben”. In: Giorgio Agamben, Estado de 
execpción. Buenos Aires: Adriana Hidalgo, 2007.  
AGAMBEN, Giorgio. El tiempo que resta. Comentario a la carta de los romanos. Madrid: 
Trotta, 2006.  
AGAMBEN, Giorgio. Infancia e Historia. Buenos Aires: AH editora. 2007. 
AGAMBEN, Giorgio. Estado de excepción. Buenos Aires: AH editora. 2007b. 
AGAMBEN, Giorgio. Lo abierto. Buenos Aires: AH editora, 2007c. 
AGAMBEN, Giorgio. La potencia del pensamiento. Buenos Aires: AH editora. 2007. 
ARIAS, Juan. José Saramago: el amor posible. Barcelona: Planeta, 1998. 
BASTOS, Baptista. José Saramago: aproximação a um retrato. Lisboa: Dom Quixote, 1996.  
BENJAMIN, Walter. “Tesis de filosofía de la historia”. In: Discursos interrumpidos I. Madri: 
Taurus, 1979.  
BERRINI, Beatriz. Ler Saramago: o romance. Lisboa: Caminho, 1998.  
COSTA, Horacio. José Saramago. O período formativo. Lisboa: Caminho, 1997. 
HALPERIN, Jorge. Saramago: “soy un comunista hormonal”. Buenos Aires: Le Monde 
Diplomatique, 2002.  
KOLEFF, Miguel Alberto. (Org.). Apuntes Saramaguianos. Córdoba: EDUCC, 2005 
KOLEFF, Miguel Alberto. (Org.). Apuntes Saramaguianos II. Córdoba: EDUCC, 2006. KOLEFF, 
Miguel Alberto e FERRARA, Victoria (Orgs). Apuntes Saramaguianos III. Córdoba: EDUCC, 
2007 
KOLEFF, Miguel Alberto e FERRARA, Victoria (Orgs). Apuntes Saramaguianos IV. Córdoba: 
EDUCC, 2008. 
 
 

 

  



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

89 

 

O NIILISMO POLÍTICO: 

CAMINHO PARA UMA 

RENOVAÇÃO DA 

DEMOCRACIA EM JOSÉ 

SARAMAGO 
 
JAIME SÁNCHEZ NARANJO 
 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

Literatura e política 

 

 A obra de José Saramago contém um inegável precedente político, desde 

quando a militância muito cedo do escritor no partido comunista até seu soberano 

distanciamento. E no intervalo de estar e desaparecer uma participação incessante 

no âmbito público, local e mundial. A voz de José Saramago se caracteriza por 

denunciar e participar, através de seu acompanhamento, reflexão e crítica, sobre 

experiências de ordem política e social durante sua vida. 

Resgatar a ação deste escritor e pensador do século XX, convida a ver em sua 

obra a dimensão prolongada de suas preocupações pela política e pela condição 

humana, circunstâncias que precisam uma atenta e renovada luz sobre estes temas, 

especialmente porque a política deve se situar inicialmente no cidadão e seus 

respectivos deveres; uma política em contramão ou de retorno ao ponto de origem 

da ordem civil: o cidadão. Este é quem forma e quem consolida o ideal social; se este 

é legitimado e valorizado, a política devém em participação construtiva de uma 

sociedade, do contrário, as possibilidades cívicas em tal âmbito, convergem na 

sinuosidade e confusão. 

Em José Saramago emerge uma narrativa do compromisso e da 

responsabilidade cidadã, enquanto cada indivíduo supõe uma existência em meio de 



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

90 

 

outros, e essa reivindicação o exige e chama. Tal vocação traça um roteiro de 

autenticidade e soberania em seu tempo e espaço, por isso o apelo à resistência, à 

indignação, ao não – como resposta legítima – e à reivindicação da condição humana. 

 

A crise política 

 

 O inconformismo e o pessimismo exposto por José Saramago ante o 

panorama político mundial foi explícito. A crítica sem dissimulação alguma aos 

governantes, às potências econômicas e à cidadania vão se formando com uma 

crueza lírica através dos textos: “La democracia está ahí, como un santo en el altar, 

y sólo tenemos que arrodillarnos a sus pies y rezar para que cuide de nosotros [...] 

Pero esta santa laica está cubierta de llagas, hiede y, por si fuera poco, es sorda” 

(GÓMEZ, 2011, p. 432). Este é o panorama inicial sobre o qual se forma o tecido 

democrático, pois expõe a participação de multinacionais e empresas com agentes 

influentes nas transformações do ideal social, afetando assim assuntos relacionados 

com o desenvolvimento, a sustentabilidade, os recursos e campos com a economia, 

o mercado, entre outros. O escritor Prêmio Nobel de Literatura expõe da seguinte 

forma: “Con la globalización, la OMC va a convertir todo en un gran mercado […] El 

poder real no está en manos de los gobiernos, puesto que no es democrático. Los 

gobiernos no son más que unos comisarios del poder real: Coca-Cola, Mitsubishi, 

General Motors… Las multinacionales son las que gobiernan el mundo” (GÓMEZ, 

2009, p. 513). E, uma das grandes inquietações de José Saramago em meio a essa 

penumbra política incapaz de mobilização ou alguma mudança, aparece na 

fatalidade da cidadania ausente, como um sistema vexatório: “¿Cómo evitar que 

quedemos nosotros, también inmersos en otra especie de blancura, que es la 

ausencia del sentir, la incapacidad de reaccionar, la indiferencia, la alienación?” 

(2001, p. 94). Em boa medida, a obra do escritor português é resposta a essa grande 

pergunta. Vida, obra, trabalho e voz são parte da intenção em não ser mais um 

tragado pela tirania de uma sociedade silenciada, adormecida e acomodada nas 

condições atuais do mundo. O cidadão é cobrado a ampliar o seu horizonte de 

consciência e então a perceber-se como parte de uma coletividade, aberto à crítica e 

distante de qualquer resignação. 

 O filósofo A. Negri relaciona estreitamente a crise política com o declínio 

ontológico; quem não exerce uma soberania sobre o eu e seu ser, quem não organiza 

e revê a dimensão pessoal e individual, não consegue lançar suas compreensões 

num contexto maior como a sociedade. Daí a importância em José Saramago de se 

perceber como indivíduo, capaz de uma razão própria e de uma vontade 

compreendida e compreensível entre os outros. A voz do filósofo corrobora: 

 

La corrupción es simplemente el signo de la ausencia de 

cualquier ontología. En el vacío ontológico la corrupción se 



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

91 

 

vuelve necesaria, objetiva. La soberanía imperial florece 

sobre las proliferantes contradicciones que origina la 

corrupción; se estabiliza mediante sus inestabilidades, por 

sus impurezas y mezclas; se calma con el pánico y las 

ansiedades que genera continuamente. (2001, p. 212).  

 

A viabilidade política parte então de um plenum ontológico, distante do seu 

vazio, é caracterizada essencialmente pela clareza do cidadão ao reconhecer-se 

sujeito de pensamento e ação. Em Ensaio sobre a lucidez os homens assumem um 

domínio de si, um domínio cidadão, nunca reduzido nem alienado ante os interesses 

do terrorismo político para o qual a cidadania encontra-se exposta na obra. A 

corrupção, o poder, o domínio são refreados com um plenum ontológico de 

responsabilidade, compromisso e dever; uma vez identificada a essência do ser 

diante dos outros urge uma compreensão múltipla para com o ser em si, para com 

os outros e o outro: “Las personas llegaron y llenaron la plaza, estuvieron media 

hora mirando en silencio el palacio cerrado, después se dispersaron y, unos 

andando, otros en autobuses, otros compartiendo coches con desconocidos 

solidarios, se fueron a casa. Lo que la bomba no había conseguido lo hizo la pacífica 

manifestación” (SARAMAGO, 2004b, p. 185). 

O cidadão é político por antonomásia; nomeá-lo é reconhecê-lo como sujeito 

de direitos e deveres. Quem assim se mostra assume a diferença, a recusa a práticas 

sociais inviáveis, diz não, resiste às políticas comunicativas manipuladoras, aos 

vícios partidaristas e à aniquilação dos ideais. Como se lê no excerto de Ensaio sobre 

a lucidez, estes homens se dão a uma sociedade como se nesta não houvesse Estado, 

reconhecendo as decisões por suas próprias mãos. Este é o passo de uma cidadania 

coerente, uma formação cidadã e racional; os que se mobilizam, exigem, reclamam, 

mostram sua inconformidade e indignação: “el papel principal en la construcción de 

la democracia debe ser desempeñado por los actores sociales mismos y no por unas 

vanguardias o una sanior pars. Lo que lleva a definir la democracia como una 

cultura, más aún que como un conjunto de instituciones y procedimientos”. 

(TOURAINE, 2001, p. 276). 

Sem se prender aos limites dos direitos humanos, pensará em um novo: a 

legítima opção pelo não, que, por sua vez, figuraria como um dos primeiros deveres, 

se existisse uma lista para os mesmos: “Para mí, está clarísimo que entre los 

derechos humanos de que tanto se habla, hay uno que no se puede olvidar: el 

derecho a la herejía, a elegir otra cosa” (2011, p. 497). Dizer não também conduz a 

ser responsável, a assumir uma postura individual e distanciar-se de toda 

manipulação.    

As três obras de José Saramago – a saber, aquelas que denunciam com mais 

veemência o decréscimo atual do poder político: As intermitências da morte, Ensaio 

sobre a cegueira e Ensaio sobre a lucidez; sendo a última a mais política de todas – 



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

92 

 

deixam uma mensagem explícita sobre a desfiguração do Estado e por trás da qual 

se camufla o tal sistema atualmente. Em cada uma das obras existem palavras para 

suspeitar acerca das intenções políticas. As máscaras usadas pelo poder e os 

governos projetam com frieza sua postura. Inicialmente os discursos carregados de 

termos específicos, muito deles confusos, barulhos técnicos com os quais os 

cidadãos estão familiarizados; em As intermitências da morte consta: “Enunciadas 

estas vaguedades pseudocientíficas, destinadas también a tranquilizar, por lo 

incomprensibles, el desbarajuste que reinaba en el país, el primer ministro concluía 

afirmando que el gobierno se encontraba preparado para todas las eventualidades 

humanamente imaginables” (SARAMAGO, 2005, p. 22). Um governo inquieto pelo 

escândalo, placebos midiáticos com os quais sai-lhe o passo a uma cidadania 

desentendida. Por outro lado, e não menos vil, um governo cego com uma população 

genuinamente política, tal qual se representa em Ensaio sobre a lucidez: 

“acabaremos forzosamente recurriendo a medidas drásticas, de carácter dictatorial, 

como sería, por ejemplo, suprimir por tiempo indeterminado los derechos civiles de 

los habitantes de la ciudad” (SARAMAGO, 2004b, p. 221). Finalmente, a repetição de 

uma mensagem do interior do manicômio em Ensaio sobre a cegueira reapresenta 

a miséria de um governo indolente, ao confinar centenas pessoas, ditando-lhes, noite 

após noite, a sentença de morte: “abandonar el edificio sin autorización supondrá la 

muerte inmediata de quien lo intente [...] en caso de incendio [...] los bomberos no 

intervendrán (SARAMAGO, 2004a, p. 63). 

Como responder a estas circunstâncias? José Saramago nunca se declarou 

niilista, mas, sua proposta convida a uma reconfiguração política, na qual se avista 

um niilismo político, ou como no princípio se enuncia, uma política em contramão 

ou de retorno, apta para reconfigurar a dimensão do cidadão, sua atmosfera 

conjunta e a projeção legitimadora no poder. 

 

Niilismo político 

 

¿Qué significa el nihilismo?: que los valores supremos pierden 

validez. Falta la meta; falta la respuesta al “por qué”. 

(NIETZSCHE, 1981, p.33) 

 

 A compreensão política de José Saramago supõe abalar aos tradicionais 

linhas do sistema onde abundam a negligência, o poder, o elitismo e a corrupção. A 

última deve ser entendida em múltiplos sentidos, mas o que mais se repudia é o de 

usufruir dos recursos de uma nação e privilegiar os interesses pessoais ou de 

terceiros. Daí a reclamação dos que se queixam da política e de muitos que fazem da 

apatia o distanciamento de qualquer vínculo participativo. 

Com esse panorama é propício apostar num niilismo político, ou como se 

escrevia antes, uma tendência política em contramão, capaz de devolver o sentido 



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

93 

 

próprio a esta categoria, considerando José Saramago como um esclarecedor de tal 

processo; um niilismo próximo às compreensões contemporâneas a partir das quais 

se adverte uma reconfiguração e transvaloração; as ideias de vários pensadores, 

incluindo o escritor lusitano, conduzem a pensar a imersão da política nesse 

caminho de superação. 

A alusão ao niilismo político é parte da denúncia saramaguiana, articulada 

com o que alguns pensadores contemporâneos discorrem sobre o fracasso e a 

deslegitimação neste âmbito. Como mostra disso, Gianni Vattimo assim se 

pronuncia: “y que llamamos nihilista porque entiende la historia de la modernidad 

como un proceso de disolución, en múltiples niveles, de todas las estructuras 

fuertes: secularización de la tradición religiosa, secularización de la tradición 

religiosa, secularización del poder político, disolución de las ultimidades incluso en 

el seno del sujeto” (1996, p. 59).  Se a política enfrenta tal fatalidade, as palavras 

finais que inspiram José Saramago a continuar seriam parte do epitáfio proposto 

para uma política desajuizada: “Lo que llamamos democracia comienza a parecerse 

tristemente al paño solemne que cubre el féretro donde ya está descomponiéndose 

el cadáver” (2011, p. 152). É importante então abrir as janelas a um niilismo político 

com o qual se derrubem os esquemas obstrutivos do poder, inoculadores da abulia 

social, permitindo em troca uma restituição do sentir social como reestruturação do 

indivíduo e da sociedade. 

Portanto, este niilismo convida à fragmentação do ideal político, resultante 

de uma rescisão entre o significado, a realidade, o imaginário estabelecido e as 

experiências pessoais – socioculturais – de cada indivíduo. Esta intenção levaria 

entender em José Saramago alguém dotado de uma força socialmente ativa, onde o 

indivíduo é consciente de sua configuração social e vê a necessária relação com o 

outro e com os outros em tal construção. A política, portanto, emerge da consciência 

individual e imediata do outro a quem se reconhece. É importante esclarecer, que 

não é outro igual; é um copartícipe, mas com legítimo direito à diferença; isto é, este 

reconhecimento enriquece a convivência de uma comunidade. É o mesmo indivíduo 

que, ciente de seu dever social, resiste aos esquemas do terror, do medo, da injustiça 

e da desigualdade: “los calumniados e insultados blanqueros bajaron a ayudar a los 

vencidos de la facción adversaria, cada uno lo decidió por su cuenta y a solas con su 

conciencia, no se dio fe de ninguna convocatoria ni de consigna que fuera preciso 

recordar, pero la verdad es que todos bajaron a prestar la ayuda que sus fuerzas 

permitían” (2004b, p. 217). O mote dos brancosos supõe a opção pelo voto em 

branco, como governo os pretende rotular; entretanto, são expoentes de um duplo 

exemplo: absoluta consciência e doação de todas suas forças. 

Essas são as características expostas no primeiro romance político do século 

XXI: Ensaio sobre a lucidez. A sociedade, no caso citado, é uma só; o indivíduo não 

requer uma massa falante, ou outro que o guie ou ordene; cada indivíduo se 

comporta como parte de um organismo, mas a reivindicação e a participação 



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

94 

 

parecem articuladas; tal articulação permite que se comportem como uma 

sociedade unida e firme. Tal niilismo ressignifica o sentido de comunidade e leva 

cada um de seus integrantes a um reconhecimento impessoal dos outros, 

participando como coletivo consciente com ideais renovados. Maurice Blanchot, em 

seu texto La comunidad inconfesable, explica esse reconhecimento passado do 

indivíduo a outros, quando diz: 

 

La comunidad, sea o no numerosa […], parece ofrecerse como 

tendencia a una comunión, incluso a una fusión, es decir, a una 

efervescencia que no reuniría los elementos sino para dar 

lugar a una unidad (una sobreindividualidad) que se 

expondría a las mismas objeciones que la simple 

consideración de un solo individuo, cerrado en su 

inmanencia. (2002, p. 19) 

  

 Um niilismo político, ou uma política em contramão, articula a consciência do 

indivíduo sobre o entorno comunitário – sobreindividualidade – do qual participa, 

conduzindo por sua vez à maior integração, apropriação e compreensão do sujeito. 

Este é o ponto zero – de onde convergem as coordenadas – para nutrir a ideia de 

representação política democrática entre sujeito e sociedade, e sociedade e sujeito. 

Uma sociedade niilisticamente política se constitui a partir de uma oscilação entre a 

identidade individual e uma identidade global, de onde subjaz a indissolúvel relação 

com outros. O filósofo M. Heidegger corrobora com certa proximidade a esta 

compreensão quando diz: “El ser-ahí, en tanto que este ser-en-el-mundo, es 

juntamente un ser-con, un ser con otros; lo cual significa: tener ahí con otros el 

mismo mundo, encontrarse recíprocamente, ser con otros en el modo del ser-uno-

para-otro”. (2006, p. 36). O ser de José Saramago padece um impulso similar pois 

não só atende ao cuidado de si, está exposto ao ser-com, prescrevendo com isso a 

vida, a humanidade, a continuidade do ser. 

É uma sociedade onde persiste o indivíduo consciente de um grupo e por esse 

motivo, onde se assume o modelo dentro deste, reconhecendo falhas, problemas e 

dificuldades, mas modelando a vida desde a formação – convivência com outros – e 

a educação – razão –, recursos fundamentais para a defesa do humano no sistema 

democrático.  A relação estabelecida entre os cidadãos se converte neste caso no 

bem mais respeitado; a adesão voluntária e sentida numa convivência partilhada, 

em que todos aportam, da qual todos se nutrem, mas da qual ninguém é dono. 

A relação do indivíduo com a comunidade é manifestamente sutil; sua 

presença é pública, mas também se desvanece no mundo privado, e em ambos 

espaços harmoniza seu ser. Uma das personagens emblemáticas do romance 

saramaguiano mostra essa compreensão do ser e do dever: a mulher do médico em 

Ensaio sobre a cegueira. Esta personagem inexistente para a comunidade, pois todos 



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

95 

 

caem cegos, é a única pessoa capaz de ver em meio de uma cegueira branca; é ela 

quem suportando em sua carne o horror mais puro, depois de sua violação e o 

estupro massivo a que a são submetidas as demais mulheres, decide ultrapassar a 

lei do não matarás, cuidando assim das mulheres restantes e das pessoas presas no 

manicômio: “Porque si todavía tiene algún significado la vergüenza, en este infierno 

al que nos arrojaron y que nosotros convertimos en infierno de infierno, es gracias 

a esa persona, que tuvo el valor de ir a matar a la hiena en el cubil de la hiena” 

(SARAMAGO, 2004a, p. 253). 

 E Levinas destaca essa responsabilidade implícita no olhar do outro, com 

quanta maior clareza há de se mostrar esse rosto se aqueles com quem o indivíduo 

se encontra são seres vulneráveis: “Ser yo es siempre tener una responsabilidad de 

más” (1993, p. 78). Por essa razão, José Saramago conduz muitas de suas 

personagens a uma consciência total de si próprias, com os outros e com a vida. O 

ser político em José Saramago afiança um compromisso pessoal e coletivo; desde 

sua configuração social se sabe partícipe e compreende seu labor dentro da ordem 

geral. Sua atividade não se condiciona a uma escolha, tampouco tem como missão 

desestabilizar o sistema; num ir e vir percebe o papel do poder, joga as fichas dentro 

de seus limites – não limitações –, por isso propõe, raciocina, julga, reconhece, 

reprova, opina, denuncia, defende, critica. O niilismo político supõe, então, uma 

renovação das convicções sociais, começando pela vontade cidadã, confiando-o com 

cautela e cuidado a um Estado de garantias. 

 

Niilismo cidadão 

 

 A proposta política de José Saramago está exposta em suas múltiplas obras e 

intervenções, onde recai especialmente sobre a responsabilidade cidadã. Nela 

repousa a tarefa democrática primeira de quem aceite o nome do cidadão. A 

democracia em Saramago inicialmente deve ser um ideal; todos encontrarão nela 

um referente de vida, que, por sua vez, não cessa de ser criticado se são evidenciadas 

falhas. Este ideal convoca a um compromisso por parte de toda a sociedade; sem o 

anterior, sem a crítica pertinente e sem uma cidadania convencida e formada para 

isso, o poder tenderá ao despotismo. 

 O escritor português recusa a concepção vazia do eleitor como forma de 

participação, se este se mostra passivo e frágil ante o poder. Esta atividade – sufragar 

– seria apenas superficial, ante o profundo exercício para qual é chamado todo 

cidadão, este que deve reivindicar, entre outras ações: manifestar, protestar, vigiar, 

defender, participar, atentar e denunciar as práticas daqueles a quem elegeu. José 

Saramago não aceita que o papel do cidadão seja apenas uma vez em tempos 

esparsos e posteriormente dissolva seu interesse político e por isso destaca: “Hay 

una cultura que falta instaurar, cultivar y desarrollar: la cultura de la participación. 

Hablo de una participación entendida de diversas maneras: política, social, cultural, 



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

96 

 

de todo tipo. La participación del individuo en la vida, en la sociedad, en su país, en 

el lugar donde está con relación a los demás” (GÓMEZ, 2009, p. 415).  

 Esta cultura a qual se refere o autor deve fazer frente à fragmentação do ideal 

social, onde o sujeito dificilmente se observa como integrante de uma comunidade, 

mostrando atitudes ou gestos alheios ao interesse coletivo. A atenção deste tipo de 

pessoa se fixa, ao contrário, em torno da competitividade, da produção e a 

agressividade imperante na sociedade, a qual Saramago chamou de teocracia do 

mercado. 

O cidadão se vê envolvido por uma comunidade combativa na qual se 

reduzem as possibilidades, cada um tenta sobressair num meio dinâmico e em 

modificação, especialmente porque o cidadão parece inerme ante um poder oculto 

por trás da fachada política ao qual é subserviente: “las grandes compañías 

trasnacionales, pluricontinentales, que tienen todo el poder. No podemos esperar 

que los gobiernos hagan los próximos cincuenta años lo que no han hecho en los 

cincuenta que ahora estamos conmemorando” (GÓMEZ, 2009, p.416). 

O dever do cidadão comprometido, segundo José Saramago, conduz à 

resistência, à postura inteligente da crítica, ao não questionamento e à oposição 

férrea ao poder em defesa da dignidade humana. Esta atitude abre caminho para 

uma comunidade como a representada em Ensaio sobre a lucidez: incansável, 

infatigável, pensante, ativa, inteligente e persistente. Uma cidadania comprometida 

é capaz de perguntar, investigar, analisar os projetos sociais, prever as repercussões 

econômicas, advertir a sustentabilidade, questionar e expressar-se. Tudo ao 

contrário disso é uma falsa política, pois esta deve começar no cidadão e neste há de 

culminar. 

Um dos passos iniciais para a renovação política, e no caso de boa parte dos 

países ocidentais onde luze o interesse democrático, é o inconformismo social. O 

acovardamento do cidadão impassível e subserviente instaura o artifício das 

estruturas profundas do poder sempre imersas na complacência dos interesses 

privados e indiferente ante a ordem social. Não é a recusa per se, é a urgente 

transformação inicial do cidadão, quem imerso numa comunidade almeja sentir-se 

parte dela, para posteriormente converter tal sentimento em axioma cultural e 

derivar finalmente numa democracia participativa. 

Daí a urgente necessidade de destronar a política como parcela de alguns – 

os que administram por seus interesses – para levá-la a ações individuais superiores 

à tradicional ideia de livre eleição implícita no voto. O que se distancia ou se abstém 

de sua participação, não se diferencia da mesma condição; daí o interesse de 

Saramago para que todo indivíduo inicialmente assuma os deveres correspondentes 

a suas atividades ou tarefas. "Ya no hay indignación espontánea, que es la buena, la 

verdadera indignación. Existe una enfermedad del espíritu: el mal de la indiferencia 

ciudadana. Todos estamos moralmente enfermos" (GÓMEZ, 2009, p. 506).   



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

97 

 

A indignação é uma das ações que mais move o mundo na atualidade. As 

pessoas reprovam as manifestações totalitárias dos governos, reprovam os 

atentados de grupos extremistas em muitos lugares do mundo, repudiam os 

interesses das macroeconomias e das potências mundiais; este sentir cosmopolita 

de indignação é parte do gérmen de uma cidadania sem fronteiras. Como mostra 

disso um dos movimentos sociais mais conhecidos nos últimos anos, o Indignados. 

A razão de seu nome parece está proposta em José Saramago. Numa entrevista 

particular ao amigo, e biógrafo mais conhecido do escritor português, Fernando 

Gómez Aguilera, perguntei sobre a relação deste movimento com o autor, que assim 

respondeu: “Acredito que, de fato, o discurso social crítico de Saramago e posições 

como as mantidas em Ensaio sobre a lucidez conectam plenamente e antecipam o 

mal-estar e os argumentos dos ‘indignados’”2. Movimentos como estes estão 

gerando na cidadania a recusa pública de políticas hostis contra a sociedade, somado 

às ações midiáticas, protestos, campanhas e postas em cena para declarar o 

desacordo ante alguns dos problemas. Tais manifestações cobram multiplicidade de 

formas, desde reuniões massivas como as evidenciadas na primavera árabe ou o 

ciberativismo mundial, do qual recordemos os casos do Wikileaks e Anonymus (GIL 

CALVO, p.199). José Saramago compreende a cidadania, à maneira socrática, como 

o caruncho, capaz de atingir com sua insistência múltiplos grupos sociais: 

 

Hemos de seguir manifestándonos una y otra vez. La única 

solución es decir que no queremos vivir en un mundo como 

éste, con guerras, con desigualdad, con injusticias, con la 

humillación diaria de los millones de personas que no tienen 

la menor esperanza de que la vida merezca la pena. Hemos de 

expresarlo con vehemencia y pasar días y días en la calle si es 

eso lo que hay que hacer, hasta que quienes detentan el poder 

reconozcan que la gente no es feliz (GÓMEZ, 2009, p.395) 

 

 A prioridade numa cidadania niilista parte de assumir valores e deveres para 

com os outros, dimensões esquivas na atualidade. Este homem não declina ante seus 

deveres, assume responsabilidades e assume a mudança como necessidade para a 

sociedade, endentando-a como uma extensão das fronteiras, onde existe uma séria 

reflexão sobre o espaço e o tempo atual, mas também uma participação constante 

como resposta a um mundo deslocado, onde os problemas e os males também se 

circunscrevem globais. A experiência própria e dos outros, especialmente porque 

reclama o respeito entre e pela humanidade em si. 

 

* Tradução de Pedro Fernandes de Oliveira Neto. 

 

Notas 
 



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

98 

 

1 José Saramago expressa sua inconformidade com as máscaras do poder, declarando o 
seguinte: “En la falsa democracia mundial, el ciudadano está a la deriva, sin tener la 
oportunidad de intervenir políticamente y cambiar el mundo. En la actualidad, somos seres 
impotentes ante instituciones democráticas a las que ni siquiera conseguimos acercarnos”. 
(GÓMEZ, 2009, p.417). 
 
2 Correspondência eletrônica pessoal com Gómez Aguilera, segunda-feira, 22 de setembro 
de 2014.  
 

Referências 
 
BLANCHOT, Maurice. La comunidad inconfesable. Madrid: Arena Libros, 2002. 
GÓMEZ AGUILERA, Fernando. José Saramago en sus palabras. Bogotá: Alfaguara, 2009. 
HEIDEGGER, Martin. El concepto de tiempo. Madrid: Trotta, 2006. 
LEVINAS, Emmanuel. Entre nosotros. Ensayos para pensar en Otro. España: Pretextos, 
1993. 
NIETZSCHE, Friedrich. La voluntad de poder. Madrid: Edaf, 1981. 
SARAMAGO, José. Cuadernos de Lanzarote I. Madrid: Alfaguara, 2001. 
SARAMAGO, José. Ensayo sobre la ceguera. Bogotá: Alfaguara, 2004a. 
SARAMAGO, José. Ensayo sobre la lucidez. Bogotá: Alfaguara, 2004b. 
SARAMAGO, José. Las intermitencias de la muerte, Colombia: Alfaguara, 2005. 
SARAMAGO, José. El último cuaderno. Bogotá: Alfaguara, 2011. 
TOURAINE, Alain. ¿Qué es la democracia?. México: Fondo de Cultura Económica, 2001. 
 

 

  
  



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

99 

 

 

 

 

 
 

  



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

100 

 

  

Acesse em https://www.josesaramago.org/category/blimunda/ 

siga em facebook.com/revistablimunda 



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

101 

 

 

  



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

102 

 

 

ENVIE SEU TEXTO 
 
PRAZOS DE SUBMISSÕES 

Esta revista, editada semestralmente, recebe trabalhos em fluxo contínuo. Os textos devem ser 

encaminhados para o correio eletrônico estudossaramaguianos@yahoo.com 

 

CONDIÇÕES DE SUBMISSÕES 

A revista recebe textos em língua portuguesa, espanhola, inglesa e francesa. Ao enviar seu trabalho 

para a publicação, o autor está automaticamente concordando com as diretrizes editoriais desta 

edição. Os editores e o conselho editorial reservam-se o direito de recusar textos que não se 

enquadrem nessas diretrizes. São aceites artigos acadêmicos, ensaios e resenhas. 

 

CRITÉRIOS DE SELEÇÃO 

A seleção dos artigos para publicação toma como referência contribuição aos estudos da obra de 

José Saramago quanto à originalidade ou tratamento dado aos temas analisados, consistência e 

rigor da abordagem teórica ou uso de referências críticas que amparem o desenvolvimento da 

análise. 

 

POLÍTICA DE PARECER 

Cada artigo será examinado por dois membros do conselho editorial e pelos editores da revista; são 

necessários dois pareceres favoráveis para que seja feita a publicação. 

 

PROCESSO DE EDIÇÃO 

Feita a análise, os editores entrarão em contato com o autor via correio eletrônico para comunicar-

lhe se o artigo foi aceito ou não. No caso dos trabalhos aceitos para publicação, o autor poderá ser 

solicitado a introduzir eventuais modificações a partir dos comentários contidos nos pareceres ou 

das sugestões dadas pela comissão científica. 

 

DIREITOS AUTORAIS 

No ato de publicação, o autor mantém os direitos autorais e concede à revista o direito de primeira 

publicação, com o trabalho simultaneamente licenciado sob a Creative Commons Attribution 

License, que permite o compartilhamento do trabalho com reconhecimento da autoria e publicação 

inicial nesta revista e não comercialização do texto. 

 

POLÍTICA DE ACESSO LIVRE 

A revista é uma publicação eletrônica. Todos os textos publicados estarão gratuita e livremente 

disponíveis na internet pública, e qualquer usuário tem a permissão de ler, arquivar, copiar, 

distribuir, imprimir, pesquisar ou linkar o texto completo dos artigos, além de ser permitida a 

indexação, a utilização dos textos como corpora em softwares e qualquer outro propósito, dentro 

dos limites da lei, sem que haja quaisquer barreiras financeiras, legais ou técnicas da parte da 

revista. O conteúdo dos artigos publicados é de inteira responsabilidade de seus autores, não 

representando a posição oficial dos editores e nem do conselho editorial da revista. 

 

 

 



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

103 

 

PARÂMETROS A SEREM CONSIDERADOS NA LEITURA/APRECIAÇÃO DO TEXTO SUBMETIDO 

 

Relevância 

Avalia a novidade e pertinência do tema: determina se a reflexão discute e avança em relação ao 

que já foi dito a respeito do tema, ou compila ideias anteriores. 

 

Conteúdo 

Avalia a fundamentação teórica, analítica e argumentativa, e o diálogo com a fortuna crítica. 

 

Adequação bibliográfica 

Avalia se a bibliografia é adequadamente referenciada e discutida no texto, harmonizada e 

atualizada pela discussão. É necessário que cada um dos itens bibliográficos incluídos nas 

referências esteja citado no corpo do artigo. 

 

Extensão mínima e máxima 

Os textos devem ter entre 10 e 20 páginas para artigos acadêmicos e ensaios; e entre 5 e 10 páginas 

para resenhas. 

 

 

PADRÕES DE FORMATAÇÃO DO TEXTO 

O autor precisa atentar para as seguintes orientações: 

 

1. Utilizar o processador de texto Word for Windows 97-2003. 

2. Folha tamanho A4. 

3. Margens do texto (todas) 2,5cm. 

4. Os trabalhos devem ser apresentados na seguinte sequência: título do trabalho (caixa alta, 

centralizado, em negrito), nome(s) do(s) autor(es) (alinhado à direita), nota de rodapé 

especificando tipo de vínculo e instituição a que pertence(m) o(s) autor(es), resumo na língua 

oficial do texto (fonte 11, espaço simples, entre 200 e 500 palavras, justificado), palavras-chaves 

(entre três e cinco palavras), texto (justificado), as notas de rodapé devem ser substituídas pelas 

notas de final de texto, bibliografia e resumo em língua inglesa. 

5. Subtítulos (caso existam): sem adentramento, em maiúsculas apenas a primeira letra, numerados 

em numeração arábica; a numeração não inclui a bibliografia. 

6. Os textos devem observar a seguinte formatação: 

 

- Título - Uso de fonte Times New Roman, corpo 14, espaço simples 

 

- Uso da fonte Times New Roman, corpo 12, espaço 1,5, exceto para as citações com mais de três 

linhas. 

 

- Uso da fonte Times New Roman, corpo 11, espaço simples, para as citações com mais de três 

linhas. 

 

- As citações de até três linhas devem integrar o corpo do texto e ser assinaladas entre aspas. 

 

- As indicações bibliográficas deverão ser especificadas depois da citação no seguinte modelo: 

(SARAMAGO, 1995, p.28-76) 

 

- A bibliografia, apresentada ao final, deverá conter apenas as obras referidas ao longo do texto e 

devem seguir as normas da ABNT, a saber: 



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

104 

 

 

Para livros, deverá ter o seguinte formato: SOBRENOME DO AUTOR, Nome do autor. Título do livro. 

Local de publicação: Nome da Editora, Data de publicação. 

 

Exemplo: SARAMAGO, José. Memorial do convento. 33. ed. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2007. 

 

Para artigos publicados em revistas e periódicos, deverá ter o seguinte formato: SOBRENOME DO 

AUTOR, Nome do autor. Título do artigo. Nome do periódico, série do periódico, Local de 

publicação, v. Volume do periódico, n. Número do periódico, p. Páginas em que está presente o 

artigo, data. 

 

Exemplo: OLIVEIRA NETO, Pedro Fernandes de. Marcas da presença do discurso mítico 

em Memorial do convento. Veredas - Revista da Associação Internacional de Lusitanistas, Santiago de 

Compostela, v.16, n.16, p.129-150, dez. 2012. 

 

Não é permitido o uso de ilustrações, tabelas e outros elementos do gênero. 

  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

105 

 

 
 

  



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

106 

 

 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
Licença Creative Commons. 
 
Distribuição eletrônica e gratuita. Os textos aqui publicados podem ser copiados em outros meios, mas deve 
ser conservado o nome dos seus respectivos autores e não deve utilizar com interesses comerciais. 
 
Os textos aqui publicados são de exclusiva responsabilidade dos seus autores e estão disponíveis para 
download em www.estudossaramaguianos.com 
 
Os organizadores e diretores desta revista estão livres de qualquer e toda informação que tenha sido 
proporcionada por erro dos autores que aqui se publicam. 

 

 

 



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

107 

 

 

 

 

 

 

  



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.7. janeiro, 2018 • ISSN 2359 3679 

108 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


