
 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.5. janeiro, 2017 • ISSN 2359 3679 

108 

 

A Presença dO 
SURREALIsMO NA OBRA O 
ANO DE 1993, DE JOSÉ 
SARAMAGO 
 
FERNÂNGELA DINIZ DA SILVA 

JOSÉ LEITE JR. 

 

 

 

 

 

 
 

 

Introdução 

 

Última vanguarda europeia, o Surrealismo surgiu no tenso período 
entreguerras, sob a liderança do escritor francês André Breton, que teorizou sobre 
a estética surrealista nos manifestos de 1924 e de 1929, além de outras formas de 
divulgação, como a revista La Révolution surréaliste (1924-1929) e, em 
continuidade a esta, Le Surréalisme au service de la Révolution (1930).   

Juntamente com o poeta Philippe Soupault, batizou o movimento com o nome 
de Surrealismo em homenagem aos escritos de Guillaume Apollinaire, crítico e poeta 
cubista. Além da experimentação literária, as manifestações surrealistas 
apresentam-se na pintura, na música e também no cinema, não havendo dúvida de 
ter sido a mais duradoura corrente vanguardista do século passado.  

O Surrealismo foi mais do que um movimento estético, destacando-se como 
uma reação aos valores burgueses, ou, no dizer de Löwy (2002, p. 9), “um protesto 
contra a racionalidade limitada, o espírito mercantilista, a lógica mesquinha, o 
realismo rasteiro de nossa sociedade capitalista-industrial, e a aspiração utópica e 
revolucionária de ‘mudar a vida’”. Os princípios surrealistas, como se vê, são 
intransigentes no tocante à liberdade, seja esta voltada para a experimentação 
artística, seja estendida à emancipação do homem em todos os aspectos sociais e 
psicológicos.  



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.5. janeiro, 2017 • ISSN 2359 3679 

109 

 

Breton deseja (1973, p. 143) uma arte liberta “de todo controle exercido pela 
razão, fora de qualquer preocupação estética ou moral”. Nota-se, nesse postulado, 
uma homologia entre a razão e o superego freudiano, pelo que têm de função 
coercitiva. Considerada do ponto de vista semiótico, em releitura da antropologia 
lévi-straussiana, essa negação da razão poderia ser entendido como uma negação 
dos valores coercitivos da cultura para afirmação da natureza:  

 
Admitimos, segundo a descrição de C. Lévi-Strauss, que as 
sociedades humanas dividem seus universos semânticos em 
duas dimensões, a Cultura e a Natureza, a primeira definida 
pelos conteúdos que elas assumem e onde se investem, a 
segunda por aqueles que elas rejeitam. (GREIMAS, 1975, 
p.132) 

 
Em síntese, Greimas (1975, p. 133) assim esquematiza o termo complexo, ou 

seja, produzido por mútua negação, pois negar a natureza implica afirmar a cultura: 
“Cultura (relações permitidas) vs Natureza (relações excluídas)”.  

Considerando “cultura”, no contexto colocado em foco, como o conjunto de 
valores da sociedade burguesa, o Surrealismo apresenta-se como transgressor da 
destinação imposta pela ideologia da classe dominante. Decorre disso o caráter 
ideológico subjacente à experiência surrealista, que, não aceitando o contrato 
burguês para a produção da arte, torna-se seu antissujeito (GREIMAS; COURTÉS, 
2008, p.31). Como essa tensão ideológica é levada para a fronteira psíquica, a luta 
pela liberação criativa do artista corresponde, no plano do indivíduo, à luta pela 
abolição da sociedade de classes. Para Breton (1985, p.39-40), pela 
incompativilidade de sua natureza criativa com as características limitadas e 
limitadoras do sistema capitalista, o artista é, potencialmente, um inimigo da classe 
burguesa: 

A revolução comunista não teme a arte. Ela sabe que ao cabo 
das pesquisas que se podem fazer sobre a formação da 
vocação artística na sociedade capitalista que desmorona, a 
determinação dessa vocação não pode ocorrer senão como o 
resultado de uma colisão entre o homem e um certo número 
de formas sociais que lhe são adversas. Essa única conjuntura, 
a não ser pelo grau de consciência que resta adquirir, 
converte o artista em seu aliado potencial. O mecanismo de 
sublimação, que intervém em tal caso, e que a psicanálise pôs 
em evidência, tem por objeto restabelecer o equilíbrio 
rompido entre o “ego” coerente e os elementos recalcados. 
Esse restabelecimento se opera em proveito do “ideal do ego” 
que ergue contra a realidade presente, insuportável, os 
poderes do mundo interior, do “id”, comuns a todos os 



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.5. janeiro, 2017 • ISSN 2359 3679 

110 

 

homens e constantemente em via de desenvolvimento no 
futuro. A necessidade de emancipação do espírito só tem que 
seguir seu curso natural para ser levada a fundir-se e a 
revigorar-se nessa necessidade primordial: a necessidade de 
emancipação do homem.  

  
A evocação libertadora do inconsciente também ganharia sua forma plástica 

nas obras de artistas como Salvador Dalí, Juan Miró, René Magritte, dentre outros, 
cujos trabalhos, a despeito da notória diversidade de técnicas de composição, 
conferem visualidade ao onirismo e ao gosto pelo nonsense.  

A valorização surrealista do efeito perturbador da imagem não tardaria a 
passar das telas da pintura para as telas do cinema. Salvador Dalí inclusive 
participou do roteiro de Um cão andaluz, filme dirigido por Buñuel, o nome mais 
lembrado do cinema surreal: 

 
Em 1925 mudou-se para a capital francesa. Durante essa 
época colaborou como crítico em publicações de Madrid e 
Paris, dando a conhecer suas concepções cinematográficas 
(...). Aderindo al surrealismo, convidou Dalí para escrever o 
roteiro de Um cão Andaluz, filme realizado em abril de 1929 
com verba de sua mãe, que teve grande êxito entre a 
intelectualidade parisiense e recebeu os elogios de 
Eiseinstein.1 (VILLASEÑOR, 2006, p. 5) 
 

Na construção de sua identidade, o Surrealismo também buscou sua 
ascendência. André Breton, já no seu primeiro manifesto, aponta alguns autores aos 
quais ele se refere como expoentes do modelo que seria apoiado pelos surrealistas 
futuramente, quando ele diz, por exemplo, “Baudelaire é surrealista na moral / 
Rimbaud é surrealista na prática da vida e alhures” (1973, p.192), além de muitos 
outros que são lembrados, como Sade, Poe, Reverdy.  

A propósito de Rimbaud, apontado por Breton como referência para o 
Surrealismo, interessa-nos ressaltar a atenção voltada para os poemas em prosa, 
forma adotada por Saramago em O ano de 1993. Esse interesse sobre o poema em 
prosa de Rimbaud não passou despercebido de Azevedo (2012, p. 145): “Breton põe 
em destaque ‘Royauté’, ‘Dévotion’ e ‘Parade’, poemas em prosa de Rimbaud.2 

Acompanhando a trajetória dessa vanguarda europeia, é possível perceber a 
ampla influência que ela exerceu nos autores que viriam depois. No decorrer dos 
anos, o movimento surrealista acabou influenciando artistas de gerações 
posteriores, pertencentes a outros centros culturais. No Brasil, por exemplo, o nome 
do escritor Murilo Mendes está ligado à tendência surrealista. Já em Portugal, a 
estética ganhou força somente nos anos de 1940, dividindo espaço com o 



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.5. janeiro, 2017 • ISSN 2359 3679 

111 
 

Neorrealismo, quando Cândido da Costa Pinto idealiza o Grupo Surrealista, em 
Lisboa, e, tempos depois, Mário Cesariny de Vasconcelos formou o grupo 
Surrealistas Dissidentes.   

O Surrealismo teve e certamente ainda terá seguidores que se identificam 
com seus princípios, como é o caso do autor português sobre o qual dedicaremos 
nossa análise. Nesse sentido, poderíamos dizer que José Saramago recupera e 
renova o discurso surrealista pela maneira como compõe o cenário em que 
desenvolve sua proposta literária, particularmente quanto se utiliza de efeitos de 
sentido insólitos para criar uma atmosfera distópica, permeada pelo fantástico. A 
esse propósito, vale lembrar as palavras de Breton, ainda no primeiro manifesto: “O 
medo, a atração pelo insólito, as oportunidades, o gosto pelo luxo são recursos aos 
quais não se fará nunca um apelo em vão.” (1973, p.136). 
 
1 Saramago e o Surrealismo na obra O ano de 1993 

 
Poeta, romancista e teatrólogo português José Saramago foi o primeiro e, pelo 

menos até o presente momento, único escritor de Língua Portuguesa a ganhar o 
Prêmio Nobel, em 1998. Em contraste com o reconhecimento da crítica conferido 
aos seus romances, a exemplo de Memorial do convento (1982), O ano da morte de 
Ricardo Reis (1984), História do cerco de Lisboa (1989), O Evangelho segundo Jesus 
Cristo (1991), Ensaio sobre a cegueira (1995), este último adaptado também para o 
cinema em 2008, é inegável que a produção poética de Saramago, representada pela 
trilogia Os poemas possíveis (1966), Provavelmente alegria (1970) e O ano de 1993 
(1975), tem sido pouco contemplada pelos pesquisadores. No entanto, para uma 
compreensão mais consistente do conjunto de sua obra, a poesia do autor não 
poderia ser negligenciada. Segundo o próprio Saramago, na introdução de Os 
poemas possíveis (1991, p.5), suas obras líricas “viriam a ser a coluna vertebral, 
estruturalmente invariável de um corpo literário em mudança”. De fato, como 
veremos na análise, muitos traços de O ano de 1993, que é o título mais amadurecido 
e ousado de sua poética, ensaiam na forma e no conteúdo o discurso que seria 
plenamente desenvolvido nos seus romances maduros, como a experimentação 
gráfica, o gosto pelo insólito e a representação apocalíptica.   

O cenário do livro apresenta uma região sitiada por forças militares, onde 
pessoas são submetidas a uma extrema barbárie. O espaço da narrativa e seus 
habitantes não são nomeados, diferentemente do índice temporal que transparece 
no próprio título, mas que se universaliza através do seu conteúdo.  

O poema épico é uma ficção científica, cujo enredo apresenta tropas 
invasoras que usam a tecnologia para controlar a sociedade, a exemplo da fabricação 
de animais biônicos. O contexto apocalíptico de sítio militar é pontuado por cenas 
insólitas, com animais que caçam pessoas e lobos que invadem a cidade. Mas esse 
estado não dura para sempre, culminando o enredo com a vitória da revolução e a 



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.5. janeiro, 2017 • ISSN 2359 3679 

112 

 

conquista da liberdade, fruto de uma longa resistência a um poder que parecia 
inexpugnável.  

Partindo da premissa de que é possível verificar indícios surrealistas na obra 
O ano de 1993, respeitadas as peculiaridades do estilo de Saramago, vejamos como 
se efetivam os seguintes traços: 

  
(1) experimentação estética,  
(2) visualidade,  
(3) efeito de sentido do insólito, e 
(4) engajamento literário.    

 
2.1 Experimentação estética 

 
O ano de 1993, encontra-se na região fronteiriça entre a prosa e a poesia. O 

texto possui uma mancha gráfica incomum para um poema, disposto em blocos que 
poderiam ser considerados estrofes ou mesmo parágrafos. Ao todo, o poema se 
divide em trinta cantos (ou capítulos). O aspecto gráfico experimentado nessa prosa 
poética dispensa os sinais de pontuação, um dos índices de estranhamento na leitura 
desse épico surreal.  

O Surrealismo não se diferencia das demais correntes modernistas no 
quesito da experimentação. No caso de Saramago, uma evidência desse impulso para 
a renovação acabou por se tornar sua “marca”, mesmo aos olhos de leitores 
diletantes, que é a quebra das regras tradicionais de pontuação. Essa pontuação à 
maneira de Saramago já pode ser constatada na obra escolhida para nosso estudo, e 
teria sua versão nas produções em prosa, com ponto de partida no romance 
Levantado do chão (1980), como o próprio autor esclarece numa entrevista: 

 
Então comecei a escrever [o Levantado do chão] como todo o 
mundo faz, com travessão, com diálogos, com a pontuação 
convencional, seguindo a norma dos escritores. Na altura das 
páginas 24 e 25, e talvez esta seja uma das coisas mais bonitas 
que me aconteceram desde que comecei a escrever, sem 
pensar, quase sem dar-me conta, começo a escrever assim: 
interligando, interconectando o discurso direto e discurso 
indireto, passando por cima de todas as regras sintáticas ou 
de muitas delas. (SARAMAGO, 2004, p.75) 
 

 Fica claro, no depoimento, que a experiência com a pontuação não é uma 
simples implicância com a gramática normativa, mas uma descoberta epifânica, 
senão ele não teria confessado: “talvez esta seja uma das coisas mais bonitas que me 
aconteceram desde que comecei a escrever”. E isso se apresentou a ele numa 



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.5. janeiro, 2017 • ISSN 2359 3679 

113 

 

vivência de escrita automática, que se apresentou a ele “sem pensar, quase sem dar-
me conta”. Mesmo tendo dito isso mais de meio século depois, Saramago parece até 
dialogar com Breton (1973, p.147), quando este último fala a propósito do obstáculo 
da pontuação para a escrita automática: “Acontece sempre que a pontuação se opõe, 
sem dúvida, à continuidade absoluta do escrito que nos ocupa, se bem que ela pareça 
tão necessária quanto a distribuição de nós numa corda vibrante.”   

E não é só isso. Se Breton se concentra no processo criativo, Saramago leva 
em consideração o leitor. O fato é que a transgressão da pontuação sugere uma 
ruptura de barreira entre enunciador e enunciatário, corrigindo-se, ainda que em 
parte, a assimetria entre quem relata e quem recepciona o relato: “O que eu quero é 
que o leitor participe. Todo texto é um texto por decifrar e, por mais claro que esteja, 
com todas as pistas dadas, todas as indicações, por mais que eu diga como se deve 
entender o que ali está, ainda assim é preciso decifrá-lo”. (SARAMAGO, 2004, p.75) 

O que Saramago diz sobre o romance Levantado do chão já se esboçava no 
aspecto gráfico dado ao épico O ano de 1993. Eliminada a pontuação, o leitor é 
convidado a participar da construção do sentido, segundo o arranjo que lhe é 
possível fazer da leitura. A ausência da pontuação tem óbvio viés contestatório, já 
que materializa a ruptura com uma barreira convencional, portanto uma negação 
contratual com a implícita manipulação figurativizada pela gramática.  

Importa lembrar que a técnica da escrita automática não é um mero exercício 
de criatividade. Em essência, a escrita automática visa a uma desautomatização 
ideológica. De longo alcance na experiência literária do século vinte, essa técnica 
chegou a alcançar sucessivas gerações de escritores. A conhecida “escrita” de 
Saramago, ensaiada no poema em prosa O ano de 1993 também pode ser associada 
à técnica proposta por Breton.   

Junte-se a essa particularidade da pontuação o fato de que, nesse terceiro e 
último livro de poesia de Saramago, haja a opção pelo poema em prosa. No primeiro 
livro de poesia, são raros os versos livres. No segundo, eles já aparecem em 
significativa quantidade. No terceiro, o verso livre é deixado para trás, numa clara 
decisão de experimentar uma nova fronteira formal. O escritor deixa de um lado as 
preocupações com os aspectos técnicos da poética (versificação, ritmo e rima); no 
entanto, não cede às facilidades do discurso romanesco, que não raramente reduz a 
literatura – despida de seu artesanato poético – à banalização e ao clichê. Breton, a 
propósito, alertou para as facilidades de uma pretensa “atitude realista” romanesca 
“feita de mediocridade” (1973, p. 128), que se apraz em “lisonjear a opinião pública 
em seus gostos mais baixos” (p. 128-129), não deixando de citar, em favor de seu 
ponto de vista, nada menos do que Paul Valéry: “há pouco, a propósito de romances, 
[Paul Valéry] assegurava-me que, no que ele concerne, ele se recusaria sempre a 
escrever: A marquesa saiu às cinco horas.” (p. 129) Com efeito, uma frase assim tão 
trivial não caberia na depuração discursiva do poema em prosa de Saramago. Antes 
pelo contrário, o que se lê é uma renovação da epopeia, não voltada para a duvidosa 



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.5. janeiro, 2017 • ISSN 2359 3679 

114 

 

glória do passado, mas para a perspectiva profética de um apocalipse não realista 
(no sentido positivista combatido por Breton), mas efetivamente materialista e 
cético em relação aos valores moldados segundo a matriz ideológica burguesa, na 
sua expressão mais autoritária (nazismo, fascismo, salazarismo, neoliberalismo 
militarista, etc.).    

Não fosse imbuído desse espírito libertário e experimentador, como justificar 
a escolha de Diderot para uma das epígrafes do livro? Eis as palavras colhidas do 
revolucionário francês: “Mas me parece que tua voz está menos rouca, e que tu falas 
mais livremente.” 3 

 
2.2 Visualidade 

 
Não há como negar a relação interdiscursiva e mesmo intersemiótica entre o 

texto de Saramago e a produção surrealista também no que diz respeito aos efeitos 
de sentido da visualidade. Mas aqui se deve afastar a ideia de que Saramago esteja 
interessado em descrições “realistas”, ou mesmo neorrealistas, para citar uma das 
fases mais produtivas da literatura lusitana do século passado. A crítica a tais 
ornamentos literários, vale lembrar, não escaparam a Breton (1973, p.129), quando 
disse: “E as descrições! Nada se compara ao nada delas; não passam de superposição 
de imagens de catálogo.” Para dar um exemplo da descrição convencional, o 
iconoclasta Breton não hesita em apresentar exemplo de descrição de um quarto 
pinçado do consagrado Dostoievski (!).  

Enfim, não é essa imagem convencional que liga o texto de Saramago ao 
Surrealismo. O sentido da visualidade, efetivamente, é outro. Breton (1973, p.188) 
cita o poeta francês Pierre Reverdy, adepto das vanguardas surrealista e cubista, 
para frisar a relevância da imagem: 

 
A imagem é uma criação pura do espírito. Ela não pode nascer 
da comparação, mas da aproximação de duas realidades mais 
ou menos remotas. Quanto mais longínquas e justas forem as 
afinidades de duas realidades próximas, tanto mais forte será 
a imagem – mais poder emotivo e realidade poética ela 
possuirá etc.  
 

Importante a condenação do símile, nessa passagem citada. Para Reverdy – 
valendo-se certamente de sua experimentação cubista – as imagens mais 
impactantes resultariam “da aproximação de duas realidades mais ou menos 
remotas”. Breton (1973, p. 153), ainda considerando Reverdy, chamaria de 
“centelha” a esse efeito de sentido resultante de uma justaposição bem-sucedida de 
isotopias semanticamente estranhas entre si: “O valor da imagem depende da beleza 
da centelha obtida; ele é, por conseguinte, função da diferença de potencial entre os 



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.5. janeiro, 2017 • ISSN 2359 3679 

115 

 

dois condutores.” Para Breton (1973, p. 153), essa centelha se esmaece na 
comparação, mas ganha seu fulgor “pelo princípio da associação de ideias”.  

Do ponto de vista semiótico, se cada ideia corresponde a uma isotopia 
(reiteração semântica ao longo do texto), então a associação de ideias surpreende 
porque produz uma conexão de isotopias (GREIMAS; COURTÉS, 2008, p. 275-278), 
o que torna o texto mais rico semanticamente e mais sugestivo e desafiador a quem 
cabe o fazer interpretativo. Ora, quanto mais inusitadas as associações semânticas, 
mais impacto terão no cálculo de sentido da parte de quem as apreende num texto.    

Voltando o foco para o poema em prosa de Saramago, não faltam essas 
justaposições de isotopias semanticamente díspares. A estrofe de abertura do texto, 
por exemplo, é insólita, ao situar a narrativa dentro de uma pintura surrealista, 
numa surpreendente justaposição intersemiótica: “As pessoas estão sentadas numa 
paisagem de Dali 4 com as sombras muito recortadas por causa de um sol que 
diremos parado” (SARAMAGO, 1991, p.145). Outro efeito inusitado dessa imagem 
de abertura é a “de um sol (...) parado”, que afasta semanticamente o caráter natural 
ou astronômico do sol. Trata-se de um sol estático, portanto não natural, mas 
reinventado artisticamente. Na associação interdiscursiva com a pintura, não 
escapou a percepção de “sombras recortadas”, coerentes com a linearidade comum 
ao Surrealismo, sabendo-se que o linear se opõe ao pictórico, na proposta de 
Wölfflin (2006), sendo linear a composição que estabelece um limite nítido entre 
figura e fundo; e pictórica a que torna impreciso esse limite. Essa desnaturalização 
do sol traz a luz para o campo semântico da criação humana, portanto da ordem da 
cultura, efetivada pelo trabalho da arte. Assim entendido, o sol natural nada tem a 
revelar sobre as questões humanas. Para as questões humanas, só a luz que emana 
do tirocínio do Homo sapiens pode trazer esclarecimentos culturalmente 
significativos: “Quando o sol se movo como acontece fora das pinturas a nitidez é 
menor e a luz sabe muito menos o seu lugar”. Ficam assim explicadas as sombras 
recortadas na paisagem tomada de empréstimo ao pintor espanhol. Elas 
representam a nitidez como forma figurativa do discernimento necessário para a 
construção de um significado para a realidade (inclusive ficcional).  

A propósito de Dalí, cabe lembrar que era politicamente conservador, 
portanto uma presença incômoda entre os surrealistas. Essa inclinação política para 
a direita parece transparecer nas expressões “mau pintor” e “imagem necessária”, 
que aparecem no trecho acima destacado. Salvador Dalí, certamente o pintor 
surrealista mais lembrado, iniciou sua participação no movimento surrealista 
influenciado por Juan Miró. Apoiando-se em Freud, como Breton e tantos outros, e 
tendo estabelecido diálogo com Lacan, idealizou o método crítico-paranoico, que, 
segundo o próprio artista, consiste no “método espontâneo de conhecimento 
irracional baseado na associação interpretativa crítica dos fenômenos delirantes5” 
(BRETON, 1979, p.175).  



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.5. janeiro, 2017 • ISSN 2359 3679 

116 

 

A experimentação surrealista na poética de Saramago não se restringe à 
citação do pintor Salvador Dalí, mas efetivamente se traduz em efeitos temática e 
figurativamente identificados com a pintura surreal. Eis alguns exemplos, colhidos 
da obra ora em análise: 

 
Uma sombra estreita e comprida toca no dedo que risca a 
poeira do chão e começa a devorá-lo  
(SARAMAGO, 1991, p. 146) 
 
Assim começou aquela primeira noite de escuridão com todo 
o bando amassado numa nódoa de sombra sob o pálido e 
distante luzeiro das estrelas (p.166) 
 
A noite foi como um lastro de lama porque as estrelas estavam 
longe e ardiam friamente (p.167) 

  
Como se vê, selecionamos trechos em que é explorada a relação entre 

claridade e escuridão, que, num plano semanticamente mais profundo, são 
homólogos ao termo complexo vida versus morte (GREIMAS; COURTÉS, 2008, p. 
520). No primeiro trecho, nota-se que é uma “sombra estreita e comprida” que 
devora o ser humano; no segundo, a “nódoa de sombra” oprime um grupo de 
pessoas; no terceiro, a luminosidade (vida) é tomada por uma lama noturna 
(morte). Em todos os casos, a justaposição semântica é notória, rica em sinestesias, 
que se traduzem como conexões entre as isotopias da visualidade e do tato:  “Uma 
sombra estreita e comprida toca no dedo”;  “amassado numa nódoa de sombra ”; “A 
noite foi como um lastro de lama”; e “ardiam friamente”. Desta pequena 
amostragem, é razoável inferir que na linguagem, assim como nos sentidos, visão e 
tato se complementam. Na falta daquela, socorre este. Como os sentidos estão 
articulados, o tato é uma extensão da visão: “Dos cinco sentidos, somente a audição 
(referida à linguagem) rivaliza com a visão no léxico do conhecimento. Os demais, 
ou estão ausentes ou operam como metáforas da visão. Falamos em captar uma ideia 
ou em agarrá-la.” (CHAUÍ, 1989, p. 37) 

Ao longo do texto, sucedem-se figurativizações semelhantes, que nos 
oferecem ainda mais elementos para uma análise pictórica e revelam uma 
aproximação com a pintura surrealista. Mas esperamos que, para os propósitos 
desta breve investigação, são suficientes os indícios da visualidade que confirmam 
o nexo estilístico do discurso de Saramago como o Surrealismo.  

 
2.3 Efeito de sentido do insólito 

 
A atmosfera onírica surrealista pode ser amplamente constatada na obra de 

Saramago. Para o Surrealismo a poesia sugere o fantástico, o inesperado, o que, 



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.5. janeiro, 2017 • ISSN 2359 3679 

117 

 

enfim, vai além da realidade, desafiando-a com sua perturbadora magia. Marilda de 
Vasconcelos Rebouças (1986, p.22) assim explica uma dessas simbologias surreais, 
a pedra filosofal: 

 
Uma característica a ser destacada no processo de formação 
do Surrealismo é o sempre crescente interesse pelos estudos 
da tradição alquímica, cuja busca pelo conhecimento 
esotérico e da pedra filosofal é quase uma metáfora do 
movimento. Para os membros do grupo, a realidade deve ser 
sempre ampliada, em direção ao maravilhoso, pedra de toque 
da poesia.  
 

A ambientação da obra saramaguiana é construída sob elementos insólitos, 
construindo uma atmosfera fantástica que reforça as imagens indicativas do 
Surrealismo, como ocorre nesta rara cena de acolhimento: 

  
Então abraçados o homem e a mulher sem uma palavra 
suplicaram 
 
E a árvore a que se apoiavam transidos abriu-se por uma 
qualquer razão que não veio a saber-se nunca e recebeu-os 
dentro de si juntando a seiva e o sangue (SARAMAGO, 1991, 
p. 170)  

 
Assim, durante toda a narrativa o estranhamento compõe as ações e cria uma 

realidade a partir de recursos insólitos, como nesta simbologia da resistência do 
povo oprimido, figurativizada pela reação violenta dos animais domésticos:   

 
Um dos resultados da catástrofe [o desaparecimento de um 
batalhão inimigo] foi que de uma hora para outra os animais 
domésticos deixaram de o ser 
 
A primeira vítima de que houve notícia foi a mulher do 
governador escolhido pelo ocupante 
 
Quando o macaco amestrado que a divertia nas horas de 
aborrecimento a crucificou no porão do jardim enquanto as 
galinhas saíram da capoeira para vir arrancar-lhe à bicada as 
unhas dos pés (SARAMAGO, 1991, p. 159)  

 
Todos esses fatos ganham as cores sombrias de um pesadelo. Não por outro 

motivo é que o sonho é representado como objeto de controle social, ou seja, como 



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.5. janeiro, 2017 • ISSN 2359 3679 

118 

 

modalizador do fazer (ou do não-fazer) de um grande sujeito coletivo (GREIMAS; 
COURTÉS, 2008, p. 67-68). Num contexto em que “Fora instituído o olho de 
vigilância individual o olho que não dorme nunca” (SARAMAGO, 1991, p. 158), vale 
destacar cenas que mostram o desespero daqueles que sofrem com o regime 
ditatorial e perdem noites de sono, seja devido ao medo, seja por conta dos 
torturantes interrogatórios, como nos trechos: “Há quinze dias que o homem não 
dorme nem dormirá enquanto o ordenador disser não preciso de mais ou o médico 
não preciso de tanto / Caso em que terá o seu definitivo sono” (p.149); “E onde 
intermináveis insónias se resolviam em suicídio” (p.163-164). Note-se aqui a 
homologia entre o par figurativo sonho versus insônia e o termo complexo de valor 
semântico universal vida versus morte, situado no nível profundo de geração do 
sentido.  

Tal atmosfera e tanto pessimismo não devem ser tomados, entretanto, como 
sintomas de niilismo. Convém alertar que uma configuração assombrosa, de um 
onirismo apocalíptico, não se traduz simbolicamente como derrota e capitulação 
dos valores humanos, assim como o Apocalipse de João não é a capitulação do 
cristianismo, num texto em que a relação interdiscursiva como o texto bíblico chega 
a ser explícita, como nesta passagem: 

 
Porém segundo estava escrito em lendas antiquíssimas 
haveria vozes vindas do céu ou trombetas ou luzes 
extraordinárias e todos quiseram estar presentes 
 
Alguma coisa podia talvez suceder ao mundo antes do triunfo 
final da peste nem que fosse uma peste maior 
 
Ali estão pois na praça angustiados e em silêncio à espera  
(SARAMAGO, 1991, p. 147) 

 
Trocaríamos, portanto, o “niilismo” pelo “pessimismo”, acrescentando esta 

reflexão de Alfredo Bosi (1989, p. 79), que traz uma convincente explicação sobre a 
aparente falta de esperança comum a marxistas e psicanalistas, exemplo que vem a 
calhar quando o assunto é o Surrealismo:  

 
Marxismo e psicanálise são escolas de suspeita. Nem é 
confiável a percepção “ideológica” como que o olho burguês 
vê a sociedade (é a crítica dialética às ilusões da consciência 
reificada); nem tampouco o olhar do ego, repuxado entre o id 
e o superego, está isento de projeções e desvios de toda sorte 
(crítica freudiana à ilusão idealista do sujeito onisciente).  

  



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.5. janeiro, 2017 • ISSN 2359 3679 

119 

 

E tudo se ajusta à reflexão de Pierre Naville, escritor surrealista francês e um 
dos responsáveis pelos números de La Révolution Surrealiste, sobre o sentido 
crítico do pessimismo e sua importância para a estética artística, como aponta 
Michel Löwy (2002, p.64): 

 
Para Naville, o pessimismo era a maior virtude do 
surrealismo em sua realidade na época e mais ainda em seus 
desdobramentos futuros. A seus olhos, o pessimismo, que 
está na origem da filosofia de Hegel e do método 
revolucionário de Marx, é o único meio para "escapar das 
nulidades e dos inconvenientes de uma época de 
compromisso”. 
 

Enfim, todo essa configuração insólita, que nessa ficção científica de feição 
apocalíptica reúne uma alta tecnologia a uma desumanização desmedida, acaba 
constituindo uma alegoria, que, segundo Carlos Ceia (1998, p. 19), “é aquilo que 
representa uma coisa para dar a ideia de outra através de uma ilação moral.” No 
mesmo verbete, o lexicólogo Carlos Ceia faz lembrar o caráter analítico da alegoria, 
em oposição ao símbolo, que é sintético, e recupera o sentido de “metáfora 
continuada”, que lhe dá Quintiliano, ou de sistema de metáforas, segundo Cícero. 
Como se pode constatar no texto ora investigado, “a alegoria reporta-se a uma 
história ou a uma situação que joga com sentidos duplos e figurados, sem limites 
textuais (pode ocorrer num simples poema como num romance inteiro), pelo que 
também tem afinidades com a parábola (v.) e a fábula (v.).” Enfim, a configuração 
discursiva apocalíptica recobre semanticamente – e com uso de tintas extremas – a 
opressão de classes sociais. E queremos crer que aqui se esboça o autor dos futuros 
ensaios, que são efetivamente alegóricos.    

José Saramago, apesar de construir um enredo que percorre os infortúnios 
de uma sociedade sitiada – homóloga a uma classe social reduzida ao extremo da 
reificação –, apresenta no epílogo um sopro de esperança para aqueles que tanto 
sofreram, mas que souberam conquistar sua dignidade: “O dia amanheceu numa 
terra livre por onde corriam soltos e claros os rios onde as montanhas azuis mal 
repousavam sobre as planícies” (1991, p. 183). Porém, por fim faz alusão à memória 
e às marcas que o sofrimento deixou, apontando sempre o sentimento de luta e não 
exatamente de vitória absoluta, traço que aproxima, novamente, de uma visão 
surrealista, que aspira a um perpétuo movimento revolucionário.  

 
2.4 Engajamento literário 

 
A posição engajada é outro aspecto comum entre a produção de José 

Saramago e os preceitos surrealistas, sempre provocativos e polêmicos. Não se pode 



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.5. janeiro, 2017 • ISSN 2359 3679 

120 

 

falar em unanimidade no Surrealismo, mas é possível identificar uma tendência 
geral antiburguesa.  

O grupo francês passou por vários desentendimentos durante seu período de 
atividades, isso devido a perspectivas partidárias e políticas divergentes. Segundo 
Marguerite Bonet (1986, p. 6), não foi pacífica a convivência dos surrealistas com o 
Partido Comunista, ao qual Breton se filiara. Externamente, era imperioso lutar 
contra o nazi-fascismo, forma extrema assumida pela sociedade burguesa. 
Internamente, operava-se uma cisão entre os comunistas, com o isolamento do 
trotskismo, ficando entendido que Breton era admirador de Trotski.  

De sua parte, Breton reafirmou a liberdade artística, que, segundo ele, 
deveria articular o engajamento político à experimentação estética. Com esse 
binômio é que se encerra seu discurso, apresentado no Congresso de Escritores de 
1935: “‘Transformar o mundo’ disse Marx, ‘mudar a vida’, disse Rimbaud, essas duas 
palavras de ordem para nós são apenas uma.” Numa visada semiótica, percebe-se 
nessa frase a construção de um sincretismo entre valores sociais e valores 
individuais, ou seja, Breton está propondo uma relação de homologia semântica 
entre os pares dicotômicos liberdade versus opressão e vida versus morte, de tal 
modo que haja identidade, de um lado, entre liberdade e vida e, de outro, entre 
opressão e morte. Ao lado de Marx ele citou Rimbaud, mas, como se vê, poderia ter 
citado Freud que o paradigma proposto se manteria.  

De fato, os anos que decorreram após o discurso no qual Breton proferiu essa 
frase trouxeram mudanças de pensamento, mas de modo algum uma revisão cabal 
de sua visão de mundo, firmemente assentada no marxismo. Michel Löwy traz este 
esclarecimento sobre a relação entre a estética artística e a filosofia de Hegel e Marx: 

 
Como Breton sempre afirmou, desde o Segundo Manifesto do 
surrealismo até seus últimos escritos, a dialética hegeliana-
marxista está no coração da filosofia do surrealismo. Ainda 
em 1952, em Entretiens, ele não deixava nenhuma dúvida a 
esse respeito: o método de Hegel "colocou na indigência todos 
os outros. Onde a dialética hegeliana não funciona, não há, 
para mim, pensamento, esperança de verdade” (LÖWY, 2002, 
p. 12) 

 
No caso de O ano de 1993, confirma-se a correlação entre o indivíduo e a 

sociedade. O drama particular é a metonímia do drama sócias, confirmando-se a 
homologia entre liberdade e vida, que recebem investimentos euforizantes, e 
opressão e morte, que são disfóricos. Assim, o contexto de sítio militar é usado 
figurativamente para se discutir a relação opressor e oprimido, apresentando-se 
uma sociedade que está em disjunção com os princípios civilizatórios 
contemporâneos, no que resulta o império da barbárie, marcado pela tortura e toda 
sorte de violência estabelecida para o controle social, político e econômico. Nesse 



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.5. janeiro, 2017 • ISSN 2359 3679 

121 
 

conjunto de figuras, que a tradição poética identifica como alegoria, há imagens 
aterrorizantes que poderiam ser associadas tanto a um governo autoritário em 
particular, como aos grandes casos de repressão que marcaram a História mundial 
do século vinte, como o nazismo. 

Vale lembrar que, no período político que antecedeu a publicação de O ano 
de 1993, Portugal vivia sob a ditadura salazarista (1926-1974), derrubada pela 
Revolução dos Cravos, em 25 de abril de 1974. Já o Surrealismo nasceu em contexto 
histórico localizado entreguerras. Ao negar o sistema opressivo, em ambas as 
situações históricas, renova-se a própria arte, com que se busca ver o mundo por um 
novo prisma, reverberando-se concepções ideológicas alternativas ao status quo. 

Podemos inferir que tanto o Surrealismo como a obra de José Saramago, 
apontam suas produções para uma postura crítica segundo a qual, para interferir na 
realidade social, é preciso surpreender, pois só a alegoria de um mundo insólito 
parece ser capaz de tirar a máscara ideológica, cujo disfarce esconde um mecanismo 
não menos insólito de controle social. Convidar ao engajamento político passa, 
necessariamente, pela capacidade da imaginação, pois, para além de trazer o deleite, 
a literatura é capaz de levar ao exercício do estranhamento, da empatia, da 
consciência crítica, enfim.  
 
Considerações finais 
 

O Surrealismo permanece em O ano de 1993, pelo menos em seus traços 
essenciais. Considerando que a fase poética é reconhecida pelo próprio autor como 
“espinha dorsal” na contrução de seu corpo literário, não resta dúvida de que essa 
presença, ensaiada em seu poema em prosa, se projeta sobre os romances de sua 
fase madura.  

Constatamos que, do Surrealismo, O ano de 1993 herdou (1) a 
experimentação estética, constatada, por exemplo, na opção pelo poema em prosa, 
que representa uma negação às convenções coercitiva do discurso poético 
tradicional, o que se confirma numa escrita sem pontuação, explícita ruptura com as 
regras gramaticais; (2) a visualidade, que é marcada pela relação intersemiótica com 
a pintura, sobretudo com a explicitação da obra de Salvador Dalí; (3) o insólito, 
estratégia discursiva construída pela justaposição de isotopias de campos 
semânticos díspares, como preconizava a teoria surrealista; e (4) o viés ideológico 
marxista, que, de forma alegórica, constrói uma ficção científica de feição 
apocalíptica, que serve figurativamente para a negação dos símbolos opressivos da 
sociedade de classes e a afirmação da emancipação humana.  
 

Notas 
 

1 Texto original: En 1925 se trasladó a la capital francesa. Durante esa época colaboró como 
crítico en publicaciones de Madrid y París, dando a conocer sus concepciones 



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.5. janeiro, 2017 • ISSN 2359 3679 

122 

 

cinematográficas (...). Adscrito al surrealismo, llamó a Dalí para escribir el guión de Un Perro 
Andaluz, película realizada en abril de 1929 con dinero de su madre, que tuvo gran éxito 
entre la intelectualidad parisina y recibió los elogios de Eiseinstein. 
 
2 Texto original: “Breton fait remarquer ‘Royauté’, ‘Dévotion’ et ‘Parade’, poèmes en prose 
de Rimbaud”. 
 
3 Texto original: “Mais il me semble que ta voix est moins rauque, et que tu parles plu 
librement.” 
 
4 O original de Saramago traz a grafia sem o acento agudo”. 
 
5 Texto original: “En cela consiste l’activité paranoiaque-critique telle qu’il l’a définie: 
méthode spontaanée de connaissance irrationnelle basée sur l’association interpretative-
critique des phénoménes délirants”. 
 

Referências 
 

AZEVEDO, Érika Pinto de. L’écriture automatique chez trois écrivains surréalistes français: 
André Breton, Benjamin Péret et Claude Courtot. 2012. Tese (Doutorado) - Curso de 
Letras, Instituto de Letras, Universidade Federal do Rio Grande do Sul, Porto Alegre, 2012. 
Disponível em: 
<https://www.lume.ufrgs.br/bitstream/handle/10183/102199/000930099.pdf?sequenc
e=1>Acesso em: 03 out. 2016. 

BONNET, Marguerite. Trotsky et Breton. Cahiers Leon Trotsky: Trotsky et les écrivains 
français, Grenoble, v. 1, n. 25, p.5-17, mar. 1986. Trimestral.  

BOSI, Alfredo. Fenomenologia do olhar. In: NOVAIS, Adauto (ORG.). O olhar. São Paulo: 
Companhia das Letras, 1989.   

BRETON, André. Le Surréalisme et la peinture. Paris: Gallimard, 1979. 

BRETON, André. Manifesto do surrealismo. In: TELES, Gilberto Mendonça. Vanguarda 
europeia e modernismo brasileiro. 2. ed. Petrópolis: Vozes, 1973. 

BRETON, André. Por uma arte revolucionária independente. Trad. Carmem Sylvia Guedes, 
Rosa Maria Boaventura. São Paulo: Paz e Terra; CEMAP, 1985.  

CEIA, Carlos. Sobre o conceito de alegoria. Matraga. Rio de Janeiro, v. 10, n. 1, p.19-26, out. 
1998.  

CHAUÍ, Marilena. Janela da alma, espelho do mundo. In: NOVAIS, Adauto (Org.). O olhar. 
São Paulo: Companhia das Letras, 1989.   

GREIMAS, Algirdas Julien; COURTÉS, Joseph. Dicionário de semiótica. Trad. Alceu Dias 
Lima e outros. São Paulo: Contexto, 2008. 

GREIMAS, Algirdas Julien. Sobre o sentido: ensaios semióticos. Trad. Ana Cristina Cruz 
Cezar e outros. Petrópolis, Vozes, 1975. 

LÖWY, Michael. A estrela da manhã: surrealismo e marxismo. Trad. Eliana Aguiar Rio de 
Janeiro. Civilização brasileira: 2002. 

REBOUÇAS, Marilda de Vasconcelos. Surrealismo. São Paulo: Editora Ática, 1986.  

SARAMAGO, José. Entrevista. In: ARIAS, Juan. José Saramago: o amor possível. Trad. Rubia 
Prates Goldoni. Rio de Janeiro: Manati, 2004.  

SARAMAGO, José. O ano de 1993. In: Obras de José Saramago. Porto: Lello & Irmão, 1991. 
v.1. p.141-185. 



 

REVISTA DE ESTUDOS SARAMAGUIANOS  

n.5. janeiro, 2017 • ISSN 2359 3679 

123 

 

TELES, Gilberto Mendonça. Vanguarda europeia e modernismo brasileiro. 2. ed. 
Petrópolis: Vozes, 1973. 

VILLASEÑOR, Pedro Matute. El surrealismo en el cine: una visión a la obra de Luis Buñuel. 
Revista Digital Universitaria, México, v. 7, n. 8, p.1-16, 10 set. 2006. Mensal. Disponível em: 
<http://www.revista.unam.mx/vol.7/num9/art73/sep_art73.pdf>. Acesso em: 2 out. 
2016. 

WÖLFFLIN,  Heinrich. Conceitos fundamentais da história da arte.  Trad. João Azenha  Jr.  
São  Paulo:  Martins  Fontes, 2006.   
  


